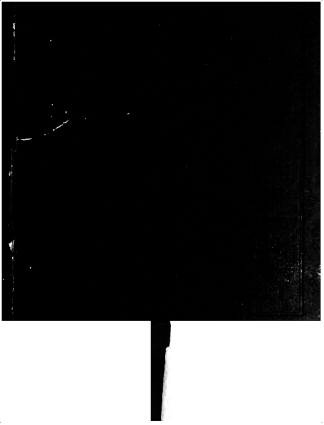
Townto University Library Resented by Me Levelar of Hate In Judia through the Committee formed in The Old Country to aid in replacing the loss caused by

The disastrous Live of Lebruary the 14th 1890





Iruvalluvar,

திருவள்ளுவநாயனர் அருளிச்செய்த

திருக்குறள்.

# THE 'SACRED' KURRAL

OF

## TIRUVALLUVA-NÂYANÂR.

WITH

INTRODUCTION, GRAMMAR, TRANSLATION,

IN WHICH ARE REPRINTED FR. C. J. BESCHI'S AND F. W. ELLIS' VERSIONS),
LEXICON, AND CONCORDANCE.

BY THE

REV. G. U. POPE, M.A., D.D.,

SOCIETY, AND OF THE GERMAN ORIENTAL SOCIETY.

SOMETIME FELLOW OF THE MADRAS UNIVERSITY, MEMBER OF THE ROYAL ASIATIC

'Si quisquamst, qui placere se studeat bonis Quam plurimis et minime multos laedere, In his poeta hic nomen profitetur suom.'

#### LONDON:

W. H. ALLEN & CO., 13 WATERLOO PLACE, S.W.

PUBLISHERS TO THE INDIA OFFICE

SEEN BY

PRESERVATION
SERVICES

SATE

SELVICES

SERVICES

SATE

Sage Valluvar, priest of thy lowly clan,
No tongue repeats, no speech reveals thy name;
Yet, all things changing, dieth not thy fame, For
thou art bard of universal man:

And still thy 'book' above the waters wan, Virtue, true wealth, and joy, and being's aim,

In sweetest mystic couplets doth proclaim, Where winds sea-wafted palmy forests fan.

Haply undreamed of 'visions' glad thine eyes In realms beyond thy fabled 'seven-fold birth,' Men hail thee brother, seer of spotless soul.

[See Introd. i.—iv., vii., and the words காட்சி, பிறப்பு,
and v. 34.]

And clouds of darkness from thy spirit roll;

Faint echoes of thy song. Through all the earth

While lands far off have heard with strange

surprise



8124

PREFACE.

I AM thankful, after so many years, to see, at length, the completion of this work, projected at the very outset

study of this admirable language among both Europeans and Natives.\* It is primarily intended to make classical Tamil easier to English students, while to Native students it may afford means for a more comprehensive and fruitful study of their greatest classic author, who has . sung of so many topics, Musaeo contingens cuncta lepore, 'touching all things with poetic grace.' The

of my Oriental studies-a work which has cost much time and labour, and completes the series of Tamil books by which I have tried to help forward the

Grammatical Introduction (pp. xv.xxiv.), together with the Handbook, and a careful use of the Lexicon and Concordance, aided by the English and Latin versions, will make it easy to master the great work of this very influential teacher of men.+

\* These are-1. 'A First Catechism of Tamil Grammar.' [In Tamil.] This was published in

The C. V. E. S. alone has sold 350,000 copies.

The C. R. S. and

2. 'The Second Catechism.' [In Tamil.] Published in 1844. The C. V. E. S. has sold 75,000, and it is very largely used. 3. 'The Third Catechism,' with Native Authorities, being a larger Grammar of Tamil, in both its dialects. [In Tamil.] 2nd Edition. 8vo. 411 pp. 4. 'A Tamil Handbook for English Students,' in three parts. 4th Edition. 5. 'A Tamil Prose Reader,' with references to the Handbook. 6. 'A Tamil Poetical Anthology,' with references to the third Grammar.

various Missionary Societies, and the Madras

These works can be obtained from the publishers of this book, and the Author will be glad to assist any student who will Oxford.

communicate with him, at the Indian Institute,

Government also, have

iv

reprinted it in very many editions.

† Since this work was sent to the press, I have seen a charming little volume entitled, ' Tales and Poems of South India,' from the Tamil, by Rev. E. J. Robinson. (T. Woolmer, 1885.) Had I known of this earlier, I should have felt it less necessary to publish a translation. I cordially recommend this interesting and scholarly little volume. I

have not seen the edition edited by M. Murugêca Mutali and translated by J. Lazarus, (Madras, 1885.) In an elegant little volume of translations from Tamil authors, and

other miscellanies, entitled Indische Sinnpflanzen und Blumen, by the late lamented Dr. Graul (Erlangen, 1865), the accomplished author has given translations in metre

# PREFACE.

of a Munshi, or Native teacher, should use also one

Anyone living in India, and having the assistance

of the editions published by சருவண பெருமாள் அய்யர். The verbal commentary and paraphrase will be very useful; yet it is only by much loving thought

and reiteration of the couplets themselves that their full force and beauty can be apprehended. The Commentary constitutes, in such cases, rather a pair

of crutches than a pair of wings.

Holy Scripture. This I have done here and there, especially where it might seem that the author was translating, as from Manu, for example; but, after careful study, and especially after comparison with Böhtlingk's *Indische Sprüche* (which resembles the Kurral, though much of that collection is of more recent date than our poet), it would seem that, except

the few I have indicated, it is not probable that

It would have been possible to illustrate each chapter with parallel passages from Sanskrit authors, from poets of many languages and times, and from

Tiruvalluvar translated a *çloka* from Sanskrit.

I may say here that it is hard to discern the least reason to imagine (with M. Jules Vinson,\* *Mélanges orientaux*, Sept. 1883. Paris: Leroux) that we have not before us the original work of the poet as he planned it. It is certainly not an anthology, but the perfect and most elaborate work of one master. The third part might be deemed separable, but the manner even there is quite peculiar to our bard. As one link in a chain of

evidence, the following is remarkable. The poet uses  $G_{\sigma} u \varphi$  nine times as equivalent to 'lady,' but never uses the same epithet twice. So with  $g_{\sigma} \varphi_{\sigma}$ . There is a studied variety in epithets throughout.

A brief notice of Father Beschi, the greatest of Tamil scholars, may be of interest. Father Constantius Josephus Beschius (Constantio Josepho Beschi) was an Italian Jesuit, and was appointed to the South Indian Missions in 1700, and died at Manaparai in 1742. He lived at Âvûr, near Trichinopoly, assuming the dress, and conforming to the habits of a Hindû guru. He studied Tamil, Telugu, Sanskrit, Hindustânî, and Persian; and from 1 736 to 1740 we find him Dîwân, or chief minister (Ch. LXIV.) to Chandâ Sahêb. [See my Text-Book of Indian History, 3rd ed. p. 270.]

of the choicest couplets of 'der tamulische Gnomen-Dichter Tiruvalluvar.' In the Maximes traduites des Courals de Tirou Vallouvar, by P. G. de Dumast (Nancy, 1854), the poetry of the Tamil bard is somewhat diluted; but the pamphlet is interesting. \* Speaking of the Cintâmani, he says :- On ne pourrait guère regarder comme antérieurs que le recueils de sentences morales intitulés Kural de Tiruvalluva et Nâla- diyâr; mais,

relativement à mon avis, ces recueils, sous leur forme actuelle sont des récentes.' compilations In regard to the Nâladi this is the case (Introd. p. xiii.); but not

as to the Kurral. PREFACE.

The தேம்பாவணி, Têmbâvaṇi, 'The Unfading Garland,' is an epic in 3,615 quatrains. It was intended to serve as a summary of the Gospel history, and is full of legends. In style it is thoroughly Tamil. The student will find some fine passages; but, as a whole, it is monotonous. Of his prose writings the very admirable Vêdiyar Orukkam, வேதியர் ஒழுக்கம், 'The Duties of Catechists,' is the best. It is in part adapted from the writings of S. Gregory the Great; and is the best model I know for the student of Tamil prose. His grammars of high Tamil (செந்தமிழ்) and of low Tamil (கொடுந் தமிழ்) were written in Latin, but have been translated into English, the former by Mr. Babington, M.C.S., and the latter by Mr. Horst and Mr. Mahon. He also wrote or edited a grammar in Tamil, தொன்னால் விளக்கம் ; and dictionaries in Tamil-French, Tamil-Portuguese, and Tamil-Latin; and one of the poetical dialect, called the # mrssrs, 'The four-fold Dictionary.' The Adventures of Guru Noodle (பரமார்த்தகுரு) is a very amusing story in eight chapters, intended to ridicule the native Rabbis, whom, however, he did not disdain to imitate pretty closely in many things. This is translated into many native languages; and an edition, with English translation, vocabulary and praxis, was published in

The MS. from which I have edited the Latin translation of the Kurral (generally attributed to Beschi) belongs to the India Office Library, and is supposed to be the only one in existence. It seems to have been written at least a century ago. This copy (not quite perfect) belonged to Francis Whyte Ellis. Some missing chapters have been supplied by Thomas Brotherton of the S. P. G., I know not from what copy. One sheet of the India Office MS. is in the handwriting of William Henry Drew. Dr. Graul used this MS. for his work. Sir Walter Elliot presented it to the Library in 1877. It was evidently transcribed by a native, and mistakes occur. The Latin, it will be seen, is tinged with Tamil, but will help the student more than a more strictly classical version. The Editor has had to amend the text occasionally, but has generally allowed even doubtful things to appear as in the MS. Beschi was known by three names or titles. These are தைரிய நாத சுவாமி (S. Dairya-nâtha-svâmi), வீரமா முனிவர் (S. Vîra-mahâ-muni), and عممتى سنياسي ('Işmatî Sannyâsî). Of these the first was his official designation as a Christian priest, and is a translation of

'Constantius,' with Natha (=Lord) and Svami (the

London, in . 1832, by Mr. B. G. Babington, of the

Madras Civil Service.

PREFACE. Chandâ Sahêb, and signifies 'the Chaste or Noble Ascetic,' and is also intended, more or less, to reproduce his Christian name. [See 'A Brief Sketch of the Life and Writings of Father Beschi, by A. Muttusâmi Pillai. Madras Lit. Journal, April 1840.] I have in transliteration used rr for p, and have, therefore, written Kurral. In this I follow the example of Beschi. But my chief reason for this course is that in pronunciation it is nothing but a strong double r. In common Tamil p is constantly used for s, and in the cognate languages the rough or double r is hardly used at all. The very signs p and es (the Telugu equivalent, now well-nigh obsolete) seem to be from a doubling of the g and o. The kind patronage of the Secretary of State for India in Council, and of the Madras Government, has enabled me to publish this work. To Dr. R. Rost, Librarian of the India House, I

usual title of a Hindû guru). The second title was given him by the Hindû literati, and is also equivalent to 'Constantius,' with the addition of the words 'great

devotee.' The third was given him by Vi

Mr. F. Pincott, M.R.A.S., has rendered me invaluable assistance throughout. This gentleman has minimised for me the confessedly great labour of publishing such a book in England. Works of reference I could command at the British Museum, the India House Library, and the Oxford Indian Institute; but I have often felt the lack of the advice and assistance of Native scholars which I enjoyed for many happy years in India. I have examined and used most of the books, Native and European, relating to the Kurral; but have often departed from traditional renderings; and, as no Native eye has seen my MS., I must bear the entire responsibility in such cases. That this publication may be useful in promoting the real study of Tamil, and so help those who go to South India as officers of Government, or as missionaries, better to understand the mind of the people among whom they live and work, is my one desire in sending it forth. Quod faxit D. O. M. G. U. POPE.

am indebted for much kindly assistance, without which this volume would not have been published.

Indian Institute, Oxford. Sept. 1, 1886.

PREFACE .

# CONTENTS.

| Introduction—              |  |
|----------------------------|--|
| I. General                 |  |
| II. Grammar of the Kurral  |  |
| III. Metre of the Kurral . |  |
| TEXT AND TRANSLATION       |  |
| Notes                      |  |

### PAGE

. iii–vi

. i-xiv . xv-xxiv

. xxv-xxviii

. . 1–182 . . 183–328

# ERRATA.

[Please to correct before using the book.]

| Couplet | 14,  | for | குண் றி      |
|---------|------|-----|--------------|
|         | 70,  | ,,  | லென் றுஞ்    |
|         | 91,  | ,,  | வீர          |
|         | 96,  | ,,  | ன            |
|         | 131, | ,,  | 9            |
|         | 190, | ,,  | மண்ணு        |
|         | 207, | ,,  | නී           |
|         | 209, | ,,  | ற            |
|         | 223, | ,,  | <b>மீ</b> தல |
|         | 265, | ,,  | கெய          |
|         | 311, | ,,  | றா           |

```
346,
                              ருக
            354,
                            வெய
                    ,,
                            து ணே
            433.
                    ,,
                             ழிப்
            461.
                    ,,
            491,
                            னல
                    ,,
            608.
                             ர்க
                    ,,
Chap. c., title,
                             ത
        குன்றி
லென்னுஞ்
read
 ,,
            லீர
 ,,
            ன்
 ,,
             ம்
 ,,
          மன் னு
 ,,
```

ක් ආ ,, ,, யீதல் ,, கெய் ,, றர் ,, லாந் ,, ருக் ,, வெய் ,, துணே ழிப ,, னல் ,, ர்க் ഞ ,,

### , ,

பக்டு 'a bullock,' 624, Nâl. 2. பகவன் [S. Bhagavân], 'the revered one,' 1.

பகு. 1. (§ 68; பகுந்து and பக்கு, 56 III.) 'be divided.' பக (§ 168) 'so that disunion ensues,' 187. பக்குவிடும் (§ 254)

'will be split, wrecked,' 1068.

2. (§ 64; S. bhaj; comp. வகு),
'divide, share.' பகுத்து 'having shared,' 322. (See பாத்து.)

shared,' 322. (See பாத்து.) பகவு (§ 190) 'a slice, bit,' 889. பகல். 1. (§ 148) 'Disunion,' 999. [Comp. பால்; S. bhaga; H.B. Pt. II. p. 37.] முற்பகல், பிற்பகல் (§ 225) 'forenoon, afternoon,' 319. பகை. 1. 'Enmity,' 146, 207, 434, 450, 861, 867, 871-80, 995. 2. 'Hostile act, provoking enmity,' 1225. 3. 'A foe,' 304, 674, 723, 727, 734, 744, 830, 863, 875, 882. உட்பகை 'Civil dissension, 735, 881-890. பகைமாட்சி, Čh. LXXXVII. பகைத்திறந்தெரிதல், Ch. LXXXVIII. மட்பகை [மண் + பகை], 'a potter's knife, the divider (foe) of the earthen

851, 852. 2. Day-time, 481,

vessel, 883. பகை-மை 'hostility, 709. பகை-வர் (§ 184) 'foes, 465, 817, 869, 877, 878.

பச (§ 66; comp. பச), 'grow sallow, wear a green and sickly aspect.' பசந்த, 1232, 1278. பசந்த, 1181. பசந்த, 1238. பசக்க'let... grow sallow, '1189. [Intro.

p. xx.; Opt., § 140.] பசப்பு 'sallowness,' 1182-90, 1239-40. பசப்புறுபருவரல், Ch. cxix. பசலே 'sallowness from lovesickness: green and yellow

ERRATA.

melancholy, 1183.

| A புள்                        | ளி (்) may  | y be supplied   | in 109 (من), 323     | (ன்), |
|-------------------------------|-------------|-----------------|----------------------|-------|
| 3 <b>4</b> 6 ( <b>க்</b> ), 3 | 352 (ம்), 3 | 54 (ப்), 501 (எ | ன்). In 12 (ப்பா     | ·).   |
|                               |             |                 | , are all correct is | n the |
| Concor                        | dance.      | 1               |                      |       |
| Intro.                        |             |                 | ം ചത്ര read          | வள்.  |
| -                             | xx.,        | 1. 33, red      | ad Telugu            | ٠     |
| $\mathbf{Verse}$              | 13,         | for             | நி                   | read  |
|                               | 26,         | ,,              | யார்                 | "     |
|                               | 74,         | ,,              | 2nd ك                | , ,   |
|                               | 135,        | ,,              | மு <b>டைய</b>        | ,,    |
|                               | 273,        | ,,              | ſΓ                   | ,,    |

,,

,,

"

,,

,,

279,

287,

313,

338,

,,

,,

,,

,,

,,

,,

கொடு

ந்

ரூ

ை

472, ,, ,, இதி*ண* 517. ,, ,, 586. சொ ,, 601, line 2, for க் ,, 605 (notes, p. 272), for தீர் **ී** 614, line 2, for ,, முடு 627. for ,, **6** 629, ,, 650. ரைா 674 (p. 279), read reliquiae. 700, for read714, Gණුණ් ,, ,, 823, ரை ,, " 1103, னி ,, ,, 1194. இய " ,, മ്മ്.

மில. யா. கோடு. ь. ტ. குட. щ. ரைப். ஒ. இதணே. சோ. மாய்ந்து. நீர். வா. முட. ட்டு. ரையா. ω. னெள்ளி. னினி. **ൂ**പു.

Page 275 (notes), l. 3, for etibus read etatibus.

### INTRODUCTION.

#### I.—GENERAL INTRODUCTION.

THE weaver of Mayilâpûr, known now only as Tiruvalluvar, was undoubtedly one of the great geniuses of the world; but his fame belongs to South India alone, and to only one great race there. He is the venerated sage and lawgiver of the Tamil people, of whom there are about ten millions inhabiting the Central and Southern Karnatic.

M. Ariel, in a letter to Burnouf published in the Journal Asiatique (Nov.-Dec. 1848) speaks of Tiruvalluvar's great work as 'the masterpiece of Tamil literature—one of the highest and purest expressions of human thought.' Again, he says: 'That which above all is wonderful in the Kurral is the fact that its author addresses himself, without regard to castes, peoples or beliefs, to the whole community of mankind; the fact that he formulates sovereign morality and absolute reason; that he proclaims in their very essence, in their eternal abstractedness, virtue and truth; that he presents, as it were, in one group the highest laws of domestic and social life; that he is equally perfect in thought, in language and in poetry, in the austere metaphysical contemplation of the great mysteries of the tonderest emetaphysical contemplation of the great in the cast and graceful applies of the tonderest emetators of the heart.'

UNDER A PROPERTY OF A PROPERTY It is strange that the poet and his one great work are both without a name.\* The author himself is commonly known as Tiru-valluvanâyanâr (lit. 'the sacred devotee, priest, or soothsayer of the Parraya caste'). Tradition says he was a weaver, and of those who are regarded as the refuse of all the castes—the pariah tribe. Their priests, soothsayers, teachers, or 'prophets' are styled Valluvar. But he does not

\* 'Ce livre sans nom, par un autre sans nom.'—Ariel. Dr. Barth, Religions of India, translated by Rev. J. Wood, p. 157 (Trübner's Oriental Series, 1882), speaks of this work as 'that admirable collection of stanzas in the Tamil (see) language, which is instinct with the purest and most elevated religious emotion.

#### THE KURRAL.

a

from his writings any idea of the kind of temple in which he lit the sacred lamp and presented the offerings of his people. It is strange that the title by which alone the greatest poet of South India is known should be one indicating an origin most degrading and contemptible in the eyes of the vast multitudes of whom he has been for ten centuries the Oracle. The last has indeed become first. A wild and utterly incredible tradition assigns him a Brâhman father and a no-caste mother; and represents the poetess Avvai (= 'old woman': her name, too, is unknown) as his sister, while several other poets, of

write as a priest, and it would be impossible to gain

whom some fragments remain, were his brothers. All that we certainly know is that he was a pariah, and a weaver; lived at S. Thomé, or Mayilâpûr, now a suburb of Madras; and had an intimate friend, probably a patron, called Élêla-cinkan (='Lion of the surf'), who was the captain of a small vessel. The poet's home was a place around which there still lingers a strange oriental beauty, and which has probably not changed much since the time when the passer-by might have heard the click of the shuttle mingling with the low chaunt of his melodious verse. I may be par-doned for dwelling on my recollections of this interesting spot, since in 1840 my missionary life began there, and while visiting the villages around, that enthusiasm for the great Tamil poet was first kindled which has been an important factor in my life. Mayilâpûr, or Mayilai, is 'the town of peacocks,' and the name seems to indicate a place of groves and gardens around old temples. There is a sacred tank still, with a belt of cocoa-nut palms, and a square of old leaf-covered native houses, in any one of which the poet might have lived. The sea-shore is close by, and Elêla-çinkan's successors (I fear much degenerated) dwell there yet. The poet could hear the boom of the surf-waves, and pondered often, doubtless, on the shore of what he calls the nâma-nîr, 'the gruesome wave.' (149.)

A higher interest is imparted to the spot and its neighbourhood, at least to Christians, by the tradition (so long and lightly discredited, but now generally acknowledged to be authentic) that here S. Thomas preached, and here met his death by a spear (vêl) such as the poet often speaks of, and was here buried.\* Mayilâpûr to us is better known as S. Thomé. In this neighbourhood a Christian community has existed from the earliest times. Here are fine old Armenian and Portuguese churches; and a Christian inscription of the 5th century. Here Pantaenus of Alexandria

of the 5th century. Here Pantaenus of Alexandria taught; and we are quite warranted in imagining Tiru- valluvar, the thoughtful poet, the eclectic, to whom the teaching of the Jains was as familiar as that of every Hindû sect, who was not hin
\* The reader may find a full discussion of this subject in Dr. instructive work. Die Kirche der Thomas Christen. German's learned and

### INTRODUCTION.

## iii

dered by any caste prejudices from familiar intercourse with foreigners,

whose one thought was to gather knowledge from every source, whose

arrival (coming from Ceylon, perhaps, in his own dhoney): we may fairly, I say, picture him pacing along the sea-shore with the Christian teachers, and imbibing Christian ideas, tinged with the peculiarities of the Alexandrian school, and day by day working them into his own wonderful Kurral. The East and the West have influenced one another in a very real and not yet thoroughly understood way from the earliest times. It is undoubtedly a noteworthy fact that from this Mayilâpûr, on which the eyes of Christendom have ever rested as the one sacred spot in India of Apostolic labour, comes the one Oriental book, much of whose teaching is an echo of the 'Sermon on the Mount.' The name spoi Kurral is given par excellence to this the poet's great and only work; which consists of 133 chapters, each containing

10 couplets; and thus numbers 2,660 lines.

friend the sea-captain would bring him tidings of

every stranger's

Kurral means 'anything short' (\sqrt{kurr}, Sans. √kṛit, Lat. curt-us Gr. KELP, A.S. sceor-t), and is properly the name of the couplet, as being the shortest species of stanza in the Tamil language (p. xxvi.). Tiruvalluvar's poem is thus by no means a long one ; though in value it far outweighs the whole of the remaining Tamil literature, and is one of the select number of great works which have entered into the very soul of a whole people, and which can never die. According to a custom not unknown in Europe, a series of verses (most of them very modern) bearing the names of all the great Tamil poets is prefixed to the Kurral, under the name of 'The Garland of Tiruvalluvar,' and exhausts the subject of his excellence with every variety of hyperbole. Several of these are neat. One, by பாணர் (Paranar), says that as மால் (Vishnu), when he appeared as Vâmana (குறன் kurral means 'dwarf' also), or the dwarf, measured with two steps

heaven and earth,

[மா<u>லு</u>ங் குறளாய் வளர் ந்திரண்டு மாணடியான் ஞால' முழுது' நயந்த' ளந்தான் ; வாலமிவன்

so with the two lines of his diminutive

Venpa-footed kurral-verse has

Tiruvalluvar measured the universe.

வளுளுவருந் தங்குறள்வெண் பாவடியால் வையத்தார் உள்ளுவ வெல்லாம் அளந்தார் ஓர்ந்து.]

Complete in itself, the sole work of its author, it has come down the stream of ages absolutely uninj ured,-hardly a single various reading of any importance being found,-and every rival sect in the Tamil country claims the Kurral as its own, and has

furnished it with commentary and critical apparatus

accordingly.

## THE KURRAL.

Tradition declares that Tiruvalluvar composed his Kurral at the request of his neighbours, in order

that the Tamil people might have a Vêdam of their own; and it was doubtless intended to become the abid- ing

authority on all ethical subjects for the Tamil country. The author must have already possessed a great reputation, or this request would not have been made; yet there are no traces of any other writings of his. The Kurral, when finished, is said to have been taken by its author to Madura, where there was a college of learned Tamil scholars, supposed to have been founded in the days of Vamça Çêkhara, an ancient king of the Pâṇḍya kingdom. In this college Çiva himself had condescended to appear as the forty-ninth professor, especially devoting himself to the exposition of the Tamil language. The god also bestowed on the college a sacred bench of solid diamond, on which no one could sit who was not a faultless scholar. [See Wilson's Hist. Sketch of the Kingdom of Pandya. Lists are given of the forty-eight members of this academy, but there are no genuine remains of their writings. The result of the appearance of Tiruvalluvar

is variously stated. The general idea is that the high-caste assembly would not permit him to take his seat on the bench with the learned pandits, on account of his want of caste; but that, meekly acquiescing in his own exclusion, he simply requested permission to lay his book on the end of the seat. On this being granted, the book was placed where the poet should have been seated, and the whole bench at once disappeared, leaving the learned professors affoat in the Lotus-tank. This story is obviously inconsistent

with the idea which is equally prevalent, that the

Tamil literature, now too full of Sanskrit influences, was supreme till the advent of the S. Thomé poet, whose fame at once eclipsed that of the southern sages

The truth seems to be that the Madura school of

president was Kapilar, himself a Pariah, and a brother

of Tiruvalluvar.

There are no data whatever which may enable us to fix with precision the period at which our poet flourished. I think between A.D. 800 and 1000 is its

probable date. The style is not archaic—far less so than that of the *Givaga Gintâmani*. Remembering that its author was not fettered by caste prejudices, that his greatest friend was a sea-captain, that he lived at S. Thomé, that he was evidently an 'eclectic,' that Christian influences were at the time at work in the neighbourhood, and that many passages are strikingly Christian in their spirit, I cannot feel any hesitation in saying that the Christian Scriptures were among

christian in their spirit, I cannot feel any hositation in saying that the Christian Scriptures were among the sources from which the poet derived his inspiration.

Dr. Graul, a devoted student of Tamil literature, published an edition in Leipzig and in London, in 1856, with German and Latin translations. It is very valuable, though incomplete—owing to his lamented death—and has serious misprints.

INTRODUCTION.

Mr. F. W. Ellis, an Oriental scholar of extraordinary ability, printed a small portion of the Kurra!, with copious notes and illustrations. The sheets of this unfinished work (304 pages) can still be had.

The Rev. W. H. Drew, a missionary of the London Society in Madras, published an edition of 63 chapters, with English Translation, and additional notes by the fine old scholar, Râmânuja Kavirâyar,\* with the Tamil commentary of Parimêlaragar. This is, as far as it goes, the best edition.

The purely native editions, issued under the editorship of the late learned pandit Carvanaperumâlaiyar of Madras, are very correct and valuable.

Twelve native commentators have illustrated by verbal commentaries the whole text; but the student

will do well to disregard the meanings read into the verses by persons, native or European, who are auxious to prove that the Tamil sage taught their own favourite dogmas. Tiruvalluvar is generally very simple, and his commentators very profound.

In regard to the philosophico-theological system taught in the Kurrul various opinions have naturally been held. Every Hindû sect claims the great poet, and strives to interpret his verses so as to favour its

own dogmas. Something on these subjects will be found

been cognizant of the latest developments of that system. There is one couplet, however, that is destructive of the idea that Tiruvalluvar was a Jain. In Ch. 111., fourth couplet, a story regarding Indra is referred to as proving that ascetics have power over the gods. The sage was Gautama, who cursed Indra for deceiving the sage's wife, Ahalyâ. Now, according to Jain ideas, a sage could have no wife, nor could he feel the emotion of anger, nor had he the power to inflict punishment. A Jain would not believe the story, and

in the notes to each chapter. The Jains especially consider him their own, and he has certainly used several of their technical terms, and seems to have

could scarcely use it as the author of the Kurral has done. But, in as far as it is Oriental, Tiruvalluvar's

my whole soul full of an intense love of learning. So, in despair, I went to a temple of Sarasvati (the goddess of learning), and, with a passionate prayer, I cut my throat and fell bleeding at her feet. In a vision she appeared to me, and promised I should become the greatest of Tamil scholars. I recovered, and from that day, by her grace,

I found all things easy, and I am what she said I should be." I believe he was so; and from that noble enthusiastic teacher I learnt to love Tamil and to reverence its ancient professors.'

teaching is just such as the study of Hindûism,

<sup>\*</sup> With reference to my old Pandit, I venture to quote words used elsewhere :---'In many ways we fail to understand the people of India. Hindûs are often spoken of as apathetic. I should term them fervid. My first teacher of Tamil was a most learned

scholar, long dead (peace to his ashes!), who possessed more than any man I have known the ingenium perfervidum. He was a profound and zealous Vaishnavite. I remarked one day a long white line or scar on his neck, where his rosary of huge Eleocarpus beads hung, and ventured to ask him (I had to wait on such occasions for the mollia tempora fundi!) its history. "Well," said he, "when I was a boy, I could learn nothing. Nothing was clear to me, and I could remember nothing. But I felt

in the light of Çankara's reforms, combined with that of the Jain system in its later developments, and of the Bhagavadgita, might have produced.

There is no trace in the Kurral of many things, systems, doctrines, and practices, current in South

India at different periods, because, I suppose, they had been eliminated from the sage's own eclectic system of faith and practice, and because his work is didactic, and not con-troversial.

What philosophy he teaches seems to be of the

What philosophy he teaches seems to be of the eclectic school as represented by the Bhagavadgiţā.\* Of Bhakti—that compound of πίστις and ἀγάπη, the introduction of which into India I still think (with

introduction of which into India I still think (with Weber) is mainly due to the influence of Christianity—the first chapter of the Kurral is a

beautiful exposition.

The Kurral owes much of its popularity to its exquisite poetic form. A kurral is a couplet (Third Gram., 187) containing a complete and striking idea

Gram., 187) containing a complete and striking idea expressed in a refined and intricate metre. No tran slation can convey an idea of its charming effect. It is truly an 'apple of gold in a network of silver.' Something of the same kind is found in Greek

epigrams, in Martial, and the Latin elegiac verse.

Tamil construction in many of these verses that reminds the reader of the happiest efforts of Propertius. Probably the Tamil sage adopted it as being the best representative in Tamil of the Sanskrit cloka. The brevity rendered necessary by the form gives an oracular effect to the utterances of the great Tamil ' Master of the sentences.' They are the choicest of moral epigrams. The selection of the most difficult metre in the language-one permitting no deviations from strict rule, and requiring such wonderful condensa-tion-for a long work, showed that the author intended to expend upon it his utmost of power, and to make it a 'possession for ever,' a 'delight of many generations.' The laws of the Venpâ metre, in which the Kurral is composed, are very curious, and, in fact, unique in prosody. They will be explained farther on; but the student of Tamil is referred to my Third Tamil Grammar for a more complete exposition. In the Clavis humaniorum litterarum sublimioris Tamulici idiomatis, by the great Beschi, the whole subject of Tamil poetry is discussed. The late lamented Dr. A. C. Burnell, M.C.S. (among his very many benefactions to Oriental learning), issued a reprint of this valuable work, which is most faithful to its native sources, the best of which are printed in my Third Grammar.

There is a beauty in the periodic character of the

The following is an analysis of the whole Kurral, as given in the Commentary of Parimélagagar. \* Barth, Religions of India, p. 192 (Trübner, 1882).

# INTRODUCTION.

vii

It is divided into three Books treating of Virtue, Wealth, and Pleasure. The Nannûl, a standard Tamil Grammar of much later date, has the rule :-

'The benefit derived from a treatise must be the attaining to Virtue, Wealth, Enjoyment, Heaven (Deliverance).' In the 26th cloka of the Hitopadêca

the same enumeration is given: धर्मार्थकाममोचाणां

Dharmmartha-kama-mokshanam. Our author treated of only three of these. Did he leave his work incomplete? or did he refrain from

any exposition of Vidu or Moksha because he resolved to take only the practical view of things? I suppose he

was not satisfied with the glimpses he had obtained of man's future, and waited for light; or, perhaps, he thought his people not prepared for higher

teaching. Ch. xxxv.--xxxvII. give us his nearest

approach to the subject.

#### BOOK I.—VIRTUE. Ch. I.—XXXVIII.

The Tamil word is ARRAM

[Comp. S. ri=ar, from whence rita and riti]=S. D'HARMA,

§ I. INTRODUCTION. Ch. I.—IV.

1. The praise of God.\*

4. The

commendation of the strength of

2. The excellence of rain.

virtue: 'ad

virtutem sectandum

 The greatness of those who have renounced: Ascetics. hortatio.'

[Beschi makes Ch. I.—III. the Preface, 'Prologus,' and Ch. IV. the Introduction.

§ II. VIRTUE IN DOMESTIC LIFE. Ch. v .- XXIV.

- 5. Domestic life: married life.
- 6. The goodness of the help to domestic life: the wife.
- 7. The gain of sons: children.

family.

9. The cherishing of guests: hospitality.

10. The utterance of pleasant things:
 kindly speech.

11. The recognition of benefits conferred:
 gratitude.

12. Impartial justice.

13. The possession of restraint: self-

control.

8. The possession of affection: love of

- 14. The possession of decorous conduct.
  [S. Achara.]15. Not coveting another's wife.
- 16. The possession of forbearance.
  17. Absence of envy.
- 18. Absence of covetousness.
  19. Not speaking evil of the absent.
- 20. Not uttering profitless words.
  21. Dread of evil deeds.

22. The recognition of duty.23. Giving.24. Renown.

viii

Truthfulness.

Penitence: mortification.

\* Though his first chapter is 'The Praise of God,' theology is no part of and he scarcely alludes to a Divine Being in the remaining chapters.

his general subject

## \$ III, VIRTUE IN A LIFE OF RENUNCIATION: ASCETIC VIRTUE.

THE KURRAL.

Part i Religious observances (S VRATA)

Ch. xxv.—xxxvii. Part i. Religious observances: (S. vrata)
Ch. xxv.—xxxiii.

31. Absence of wrath.
25. Possession of grace: benevolence, 32. Inflicting no pain.

path.

[Comp. 8.]

26. The refusal of flesh: abstinence from animal food.

33. Not killing.

Part ii. Wisdom. [S. TATVA-JŘÂNAM.]

34. Instability (of earthly things).

28. Inconsistent conduct: indecorum.

[Opposite of 14.]
29. Absence of fraud.

36. Perception of the true.
37. Extirpation of desire.

§ IV. DESTINY.

38. Ancient deeds: fate.

35. Renunciation.

### BOOK II.—WEALTH. Ch. XXXIX.—cviii.

- [PROPERTY.]
- [Beschi: 'rerum proprietates.' Graul: 'de bonis'; 'vom Gute.'
- Ariel: 'la fortune.']
  - § I. ROYALTY. Ch. XXXIX.—LXIII.
- 39. Kingly greatness.
- 40. Learning.
  41. The absence of learning.
- 42. Hearing.
- 43. The possession of knowledge: wis-dom.
- 44. Correction of faults.
  45. Seeking the help of the great.
- 46. Not associating with the mean.
- 47. The method of acting after due consideration.48. The recognition of power (in an oppo-
- nent).
  49. The recognition of opportunity.
- 50. The recognition of opportunity.
- 51. Examination before reposing confidence.

| 02. | The employment of duly-selected             |  |  |  |  |  |
|-----|---------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| - 0 | agents.                                     |  |  |  |  |  |
|     | Cherishing kindred.                         |  |  |  |  |  |
| 54. | The absence of self-forgetfulness.          |  |  |  |  |  |
| 55. | The right sceptre.                          |  |  |  |  |  |
| 56. | Tyranny. (The obliquity of the sceptre.)    |  |  |  |  |  |
| 57. | The not acting so as to inspire fear.       |  |  |  |  |  |
|     | Benignity.                                  |  |  |  |  |  |
| 59. | The use of detectives.                      |  |  |  |  |  |
| 60. | Magnanimity: elevation of mind:             |  |  |  |  |  |
| 61. | The absence of sloth.                       |  |  |  |  |  |
| 62. | Manly activity.                             |  |  |  |  |  |
|     | . Not despairing in afflictive times.       |  |  |  |  |  |
|     | § II. Ministers of State. Ch. lxiv.—Lxxiii. |  |  |  |  |  |
| 64. | The ministry.                               |  |  |  |  |  |
| 65. | Power in words.                             |  |  |  |  |  |
| 66. | Purity in deed.                             |  |  |  |  |  |
| 70. | The way to behave in the presence of Kings. |  |  |  |  |  |
| 71. | Reading the mind: 'recognition of the       |  |  |  |  |  |
| 67  | Firmness in deed.                           |  |  |  |  |  |

The method of action.

The embassy.

68. 69. 72. Recognition of the Council. Tact in the Council-chamber.
73. Not qualling before the Council.

## INTRODUCTION.

- § III. ESSENTIALS OF A STATE. Ch. LXXIV.—XCV.
- 75. The fort.
- 76. The method of collecting revenue.77. The excellence of the army.
- 78. Military spirit.
- 79. Friendship: allies.
- 80. Scrutiny of friendship.
- 81. Familiarity.82. Evil friendship.
- 83. Faithless friendship. 84. Folly.
- 85. Unwisdom.

74. The land.

§ IV. APPENDIX.

ix

97. Honour. 98. Greatness. 99. Perfect excellence. 100. Courtesy. 101. Wealth without benefit. 102. The possession of shame. 86. Hostility. 87. The excellence of hate: how to make enmity profitable. 88. Skill in the conduct of quarrels. 89. Secret enmity: treachery. 90. Giving no offence to the great. 91. Uxoriousness: 'not going in the wife's way.' 92. Wanton women. 93. Abstinence from 'toddy.' 94. Gaming.

Ch. xcvi.—cviii.

95. Medical art.

96. Nobility.

| 103. | The way to sustain the family | y. |
|------|-------------------------------|----|
|      | Agriculture.                  |    |
| 105. | Poverty.                      |    |

107. The dread of mendicancy. 108. Vileness.

BOOK III.—LOVE. [SEXUAL LOVE.] Ch.

CIX.--CXXXIII.

§ I. CONCEALED LOVE. Ch. CIX.—CXV. 'The

#### GAND'HARVA Marriage.'

106. Mendicancy.

- 109. Mental disturbance caused by the Princess' beauty.
  110. Recognition of the signs (of mutual
- love). 111. Rejoicing in the embrace.
- 112. The praise of her beauty.
- 113. Declaration of love's special grace.
- 114. Abandonment of reserve.
- 115. The rumour.

§ II. Wedded Life. Ch. CXVI.—CXXXIII. 'The ACURA Marriage.' 116. Not enduring separation. 125.

| 118, E<br>119, G<br>120, S                                                                                                                                                                                                                                                                           | quies.<br>Complainings of absence.<br>Eyes consumed with grief.<br>Grief's pallor.<br>Solitary anguish.<br>Sad memories.                                                            |                                                                  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|--|--|
| 127. I<br>128. F<br>129. I<br>130. I<br>122. V<br>123. I<br>124. V                                                                                                                                                                                                                                   | Reserve overcome. Longing for return. Full declaration. Longing for re-union. Dissatisfaction with herself. Visions of the night. Lament at eventide. Wasting away. orary variance. | 131. Pouting.<br>132. Petty jealousies.<br>133. The pleasures of |  |  |
| In the Notes I have striven to remove difficulties from the path of the beginner. The poem will not at first reveal all its beauties to the student. The whole scope and connection of Chapters vxxiv. should be studied to show the beauty of the life of the Tamil householder as the South-Indian |                                                                                                                                                                                     |                                                                  |  |  |
| x                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | THE K                                                                                                                                                                               | •                                                                |  |  |
| leads                                                                                                                                                                                                                                                                                                | s sacer contemplates it. The<br>s on earth a consecrated life (50<br>duty to the living, or to the co                                                                               | ), not unmindful of                                              |  |  |

adores her husband; guards herself, and is the guardian of his house's fame (vi.). His children are his choicest treasures; their babbling voices are his music; he feasts with the gods when he eats the rice their tiny fingers have played with; and his one aim is to make them worthier than himself (vii.). Affection is the very life of his soul: of all his virtues the first and greatest. The sum and source of them all is love (VIII.). His house is open to every guest, whom he welcomes with smiling face and pleasant word, and with whom he shares his meal (1x.). Courteous in speech (x.), grateful for every kindness (xI.), just in all his dealings (XII.), master of himself in perfect self-control (xIII.), strict in the performance of every assigned duty (xiv.), pure (xv.), patient and forbearing (xvi.), with a heart free from envy (xvii.), mode- rate in desires (xvIII.), speaking no evil of others (XIX.), refraining from unprofitable words (XX.), dreading the touch of evil (xxx.), diligent in the discharge of all the duties of his position (xxII.), and liberal in his benefactions (XXIII.), he is one whom all unite to praise (xxiv.). It is not irreverent to put side by side with this the words which I feel sure he had heard, or at least the summary of them (Phil. iv. 6-8):

wife, the glory of his house, is modest and frugal;

'Whatsoever things are pure,
whatsoever things are honourable,
whatsoever things are just,
whatsoever things are of good report,
if there be any virtue, and if there be any

praise,

think on these things.'

Tradition\* (reflecting, doubtless, in many things the spirit of a much later age) says that the life of the poet in Mayilapar, with his wife  $Vacule{c}i$ , was in perfect accordance with these chapters. She was the embodiment of all the Kurral requires in the 'help to household life.'

In his youth, her father, Mårka-çakåyan, struck with his virtues, offered the poet his daughter in marriage. Tiruvalluvar was inclined to marry, because domestic virtue is the highest, yet resolved first to try the maiden's temper and gifts; and accordingly replied: 'If she will take this sand and make it into rice for me, I will take her as my wife.' Våçuki meekly took the basket of sand, and, feeling sure that what the holy man ordained was possible and right, proceeded to boil

<sup>\*</sup> The

Tiruvalluvar Carittiram (திருவள்ளுவர் சரித்திரம்) and the Mahd-Atti-(மகாநீதிசூளாமணி) will satisfy the most enthusiastic lover of traditions.

### xi

his wife, faithful and obedient.

INTRODUCTION.

it; and, as (v. 55) the virtuous woman is said to

cülâmani

have power with the gods, so it came to pass with her; a miracle was wrought on her behalf, and she brought him the rice for which he asked. So she became

In after years, when the poet's fame had spread through all the Tamil country, one day a noble stranger came to the weaver's cottage, and asked the question

(so much discussed in those times), 'Which is greater—domestic life, or a life of asceticism?' The sage, while courteously entertaining the stranger, gave no reply in words to the question. The enquirer was left to see domestic life in its perfect grace, and

was left to see domestic life in its perfect grace, and judge for himself. What he saw was this. One day when Vacuki was drawing water from the well the sage suddenly called her, and the obedient wife instantly

came, leaving the bucket hanging mid-way in the well.

Another day, when the good housewife brought her husband his morning meal of cold rice, he

complained that it burnt his mouth! when she, unquestioning, and unhesitating in her attention to his comfort, instantly began to fan it. Another day, at noon, when the glaring light was everywhere, the sage, who was at work at his loom, let fall his shuttle, and called for a light to seek it! The wife, with unquestioning obedience, lit a lamp and brought it him! The enquirer had learnt his lesson: 'Where such a wife is found, domestic life is the best. Where such a wife is not, the life of the ascetic is to be preferred.' So the poet and his Vacuki, this Griselda of the Tamil olden days, lived, till the time that she must leave him, and gain 'release.' The dying wife looked wistfully at her husband. 'What is it?' said he.' When you married me, and on that day I stood and spread the rice for you (literally, for you, my god), you gave me a commandment to place always, with your meals, a cup of water and a needle. I know not why it was.' 'It was,' he replied, 'that if a grain of rice were spilt, I might pick it up and purify it.' Satisfied, the meek Vâçuki closed her eyes for ever. She had never during her whole married life questioned her lord's command! And also, it is clear, no grain of rice had ever been spilt! As he lay that night, after her death and cremation, and pondered, he was heard to exclaim (there are many various readings of the verse) :--அடிசிற் கினியாளே! அன்புடையாளே!படிசொற் றவருத பாவாய்!

அடிவருடிப் பின் ஹாங்கி முன்னெழுந்த பேதையே! போதியோ? என்றாங்கும் என்கண் இரா?

xii THE KURRAL.

'Sweet as my daily food! O full of love! O wife, Obedient ever to my word! Chafing my feet, The last to sleep, the first to rise, O gentle one! By night, henceforth, what slumber to mine eyes?'

Whatever may be thought of these characteristic

traditions, it is the singular glory of the poet to have drawn this picture of the perfect householder; and it speaks loudly in favour of the Tamil race that these couplets are enshrined in the hearts of the whole people. Dynastic changes, Muhammadan raids,

and irruptions of alien races, through a dozen centuries, have changed many things in the South:

'Old times are changed, old manners gone,

And strangers fill the  $P\hat{a}ndyan$ 's throne,'

impart, will find little to unteach in the moral lessons of the Kurral rightly understood. Sir A. Grant says: " Humility, charity, and forgiveness of injuries, being Christian qualities, are not described by Aristotle." Now these three are everywhere forcibly inculcated by the Tamil moralist. These are the themes of his finest verses. So far, then, we may call this Tamil poet Christian; and to understand him, to free him from mistaken glosses, to teach his works, to correct their teaching where it is misleading, and to supplement it where it is defective, would seem to be the duty of all who are friends of the race that glories in the possession of this poetical masterpiece. Sir A. Grant (Aris. Ethics, 1. 81), treating of Greek morality ' before the birth of Moral Philosophy,' says truly : 'It is obvious that such a code as this could only arise among an essentially moral and noble race.' This is precisely what I claim for the Tamil-speaking peoples, and on the same ground. We shall not do all the good we might do among them till we more unreservedly recognize this. No doubt many couplets in this remarkable work say more to us than they did to those for whom they were

but the Tamil race preserves many of its old virtues, and has the promise of a noble future. Their English friends, in teaching them all that the West has to on 'Love.' Of this Mr. Drew said, that 'it could not be translated into any European language without exposing the translator to infamy.' But this is only true in regard to certain of the commentaries upon it, which are simply detestable. I am persuaded that it is perfectly pure in its INTRODUCTION. xiii tendency, and in the intention of its wise and high-souled composer. Its title is Kâmattu-pâl, 'the division which treats of kâma,' and this means Lust or Love. Kâman is the Hindû Cupid. Hindû ideas differ from

our own. This prejudice kept me from reading the third part of the Kurral for some years; but the idea

'Spotless be thou in mind! This only merits virtue's

occurred to me very forcibly that he who wrote:

written. Many of these epigrammatic masterpieces have a profound significance, of which their author himself was hardly conscious. Their resemblance to the gnomic poetry of Greece is remarkable as to their subjects, their sentiments, and the state of society

Something must be said regarding the Third Book

when they were uttered.

claim,' [34.]
could not have covered himself with the spotted infamy
of singing a song of lust. Thus I ventured at length to
read and study it, rejecting commentators, when I was
able fairly to appreciate its spirit; and, as the result, I

All else, mere pomp and idle sound, no real worth can

name:

published it in German and in Latin, M. Ariel in French.

The late Dr. Graul wrote: 'Ich selbst halte mich, für vollkommen entschuldigt nicht bloss sondern

translate it, believing that I shall be regarded as having done good service in doing so. Dr. Graul has

für vollkommen entschuldigt nicht bloss, sondern selbst verbunden, auch das dritte Buch dem abendländischen Publicum anheimzugeben. Ist doch der Kurral in allem seinen drei Theilen ein Spiegel des indischen, speciell de tamulischen Volksgeistes, und es

würde in der That etwas fehlen, wenn man den dritten Theil, der ein so helles Licht auf das häusliche Leben wirft, weglassen Wolte, bloss weil ein paar Andrücke darin vorkommen, die an die freire Art des Morgenlandes erinnern.'

'To the pure all things are pure.'

I may add that many give to the whole a mystical interpretation, an idea with which commentators on the

lîlâ] of the Divine Spirit with the embodied soul, would be in harmony with much that is found in Muhammadan literature as well as in Sanskrit, especially in Buddhist writers. Yet I can hardly think that Tiruvalluvar's tone of mind would lead him to this method of teaching spiritual truths. In the Notes I have introduced many stanzas from the நாலடி (Nâlaḍi), the work which stands next in estimation to the Kurral among the Tamil people. The tradition regarding the Nâladi-nânnûrru, or '400 Quatrains,' is that 8,000 sages brought their verses to the King of Madura, who, to test their worth, caused the palmyra leaves on which they were written to be thrown into the River Vaikai. Those that floated against the current were to be preserved. Three collections of leaves stood the test; one was found to contain these 400, and the two others consisted of similar collections of verses, which are extant under the names of Para-mori (பழமொழி=' Old words') and Arra-nerri- XIV THE KURRAL. çâram (அறநெறிச்சாரம்='Essence of the way of Virtue'). The two latter works are inferior.

I suppose that the meaning of the tradition is, that these are verses of various ancient Tamil poets, which

book of Canticles have made us familiar. Its interpretation as an allegory exhibiting the play [S.

later date, I think, than the Kurral, and often seem to indicate an acquaintance with it. I must mention Though often very beautiful, these verses quatrain than Tiruvalluvar in a couplet: νήπιοι, οὐδὲ ἴσασιν, ὄσφ πλέον ημισυ παντὸς

the stream of time has not been able to sweep away into oblivion. Since they were not allowed to perish, they may be presumed to have been the most popular, perhaps the most worthy, compositions of those olden times. The authors seem to have been Jains. Perhaps we may refer them to the time of Kûna Pâṇḍya, some time in the eleventh century A.D. They are of very unequal value, often obscure, sometimes trivial. The prevailing tone is cynical, and we miss in them the healthy humanity of Tiruvalluvar. They have been forced by a later native editor into an arrangement harmonizing with that of the Kurral; the result of which is, that the title of a chapter often affords no clue to its contents. They are mostly of much

that, though by different unknown hands, I feel sure I can see the work of one principal writer in about half of them. He was a Tamilian Antisthenes. especially lack the con-densation and vigour of our poet; and I have often felt tempted to exclaim, when noting how much less they are able to say in a

The student of the Kurral should, however,

thoroughly master the Nâladi.

that it is faithful, and that I have not read into the rendering a single idea or thought which there were not good grounds for supposing that the poet intended to convey. I thought it best to try to give a metrical translation. The Tamil scholar will see that I have tried to reproduce even the rhythm in many cases, but I could not retain the inimitable grace, condensation, and point of the original. Nothing, not even a corrupt Greek chorus, so defies the efforts of the student as does very much of the high Tamil poetry. The poetical dialect of Tamil allows every kind and any amount of ellipsis, so that a line is often

In regard to the translation, I may venture to say

little else than a string of crude forms artfully fitted together. The best compositions are quatrains or couplets, each containing a complete idea : a moral epigram. Their construction resembles that of a design in mosaic. The materials fitted together are sometimes mere bits of coloured glass, but sometimes also very precious stones and pure gold. And the design? Why you walk round it, and try to catch it in all lights, and feel at first, and often for a long time, as if it meant INTRODUCTION. xv

unfrequently grotesque, often quaint, but sometimes also of rare beauty. Especially of Tiruvalluvar it may be said, as Archbishop Trench says of S. Augustine (S. Augustine as an Interpreter of Scripture, p. 154): 'He abounds in short and memorable, and, if I might so call them,

epigrammatic sayings, concentrating with a forceful brevity the whole truth which he desires to impart into some single phrase, forging it into a polished shaft, at once pointed to pierce, and barbed that it shall not

lightly drop from, the mind and memory.'

nothing at all, till you catch some hint, and at once it lies revealed, something to be thought of again and again, some bit of symbolism it may be, not

## II.—THE GRAMMAR OF THE KURRAL.

§ 1. To the student of the Handbook, it will at first seem as though the Kurral were written in an entirely different language from that to which he has been introduced. The object of these sections is to explain

whatever in the language of this poem differs from the ordinary spoken Tamil; and reference will be made to

the sections of the Handbook (Fourth Edition)

can be verified by reference to the Concordance.

§ 2. The *Kurral* is composed in pure Tamil,

that is, with scarcely any admixture of Sanskrit. This will appear from the Vocabulary and Con-

The Tamil word for grammar is இலக்கணம் [S. उपरं = 'characteristic']; and the aim of a Grammar should be to state lucidly and in convenient order the characteristic facts of a language, and then to analyse, classify, and explain them. Here the facts

cordance, which will enable the student to form an independent judg-

ment on many points of grammar. Whatever

may be the original connection between what Tamilians call the Vada-mori (ωμ-Θωπώ)=

'northern speech') and the Ten-mori (அட-மொழி= 'northern speech'), it is obvious that Tamil is not a dialect of Sanskrit, but an independent language with a copious and original vocabulary, having a very clear and philosophical grammatical system, very highly cultivated, and in every respect equal to Sanskrit itself.

This is the mother of the South Indian languages. To these languages the term Dravidian has been given, but the epithet is unsuitable, as Dravidam includes Guzerat and the Mahratta country also, and is, in fact, a name for all the country south of the Nerbuda. The

THE KURRAL.

throughout.

derivation of the word subject is uncertain. The following suggestions have been made: (1) Since is is a formative of very common use (இகழ், புகழ், &c.), it is suggested that தமிழ் is from the root தமி 'alone,' and that it means 'the incomparable.' (2) It is said to be=திமொழி or தேன்மொழி 'the sweet or honey speech.' Neither of these seems probable. Since the one native designation for the original language of the South was Ten-mori (தென்மொழி)=' southern speech,' may not the word Tamir be simply a corruption of this ? [தென்மொழி, தெம்மொழி, தமிழ்.] Believing this to be the true origin of the word, I prefer to call the family of South Indian languages the Tamilian, as it is certain that for the study of each dialect of them Tamil must be the language of reference.

Of this pure and primitive Tamil this work of Tiruvalluvar is the most finished specimen, and may fitly be termed 'a well of (Tamil) undefiled.' The very

பஞ்சதாயடம் (Pañça-Tirâviḍam), or 'five-fold Drâviḍam,' includes Tamil, Telegu, Kanarese, Mahrattî, and Guzaratî. This inappropriate name has been given to this family of languages because the word Tamil itself is supposed to be a corruption of the Sanskrit drâviḍa. This idea is opposed by Native scholars.\* The

now, such as வேதம், கோபம், சாட்சி, are not found in the Kurra!, which uses only மறை, வெகுளி and கரி. In the Náladi many more Sanskrit derivatives are found, and there is in general a much less exquisite use of words. § 3. The form of the text presents a difficulty to the student. I have printed it as its author wrote it, with two differences only. In the poet's time the mute mark, or புள்ளி, was not used: எழுத்து was written எழுத்து. Nor was there any distinction between a and a, or between a and a, except in some cases a unit off over the short letter lengthened it: thus எ, எ; ஓ, ஓ். I have not introduced stops, and a small space is left between the metrical feet; but as in Tamil there is a cæsura, in general, between every word, this does not make it more difficult to construe. The laws of combination are mainly those given in Appendix VIII. to the Handbook (Part ii. pp. 41-44). In regard to orthography we find so for som. See கௌவை and அவ்வித்து. We have தொறும் and

தோறும், ஓடு and ஓடு.

few words introduced from the Sanskrit are made to assume a Tamil garb, under which it is hard to recognize them. Thus, உலகு represents S. जोक, அரசு the S. राजनू, அமைச்சு the S. समात्यः, மாந்தன் the S. सान्यम् . Many Sanskrit words in universal use

ம் is used for ன் in terminations; thus, அறன் for அறம்.

\* The student, when he is able, may study with advantage the grammar of Puttamittiranar (புத்தமித்திரஞர்), called the Viraçoriyam (வீரசோழியம்). The preface by Tamôtaram Pillai of Jaina discusses this subject ably.

UCTION

où and or are interchangeable, with a preference for i. We have a soff or a soff oi, and the term. of

INTROD

xvii

the third case is in ஆல் or ஆன். Thus அல் for அன் is occasionally used in 1st pers. sing. of verbs. Poetry mostly prefers . Clipt forms are used, as என் for என்ன.

required by the need for condensation. But this can all be best studied in the Concordance.

§ 4. The greatest difficulty to the learner arises from Ellipsis, which in all its forms rules over Tamil poetry. The metre, requiring much to be compressed into two

lines, having but seven feet between them, renders constant ellipsis indispensable. This is its difficulty,

and this also is one of its great beauties. (1) The finite verb is omitted whenever this is enumerated by Tamil authors (Third Gram. 151-157), and numerous examples of all of these occur in the Kurral. These are: (a) Ellipsis of casal signs in nouns, &c. [வேற்றுடைத்தொகை]. In the Kurral the noun itself, or its inflexional base, is normally used for every case. It may, indeed, be said that case-endings are never used, except when hopeless ambiguity would result from their suppression. The fourth case (dative) alone is generally found in full. Thus in 2:

possible. Couplets 1 and 2 have no verb; and, in general, words are omitted whenever (the author thinks

(2) There are six kinds of ellipsis (Θσπωσ)

that) no ambiguity arises from their omission.

வாலறிவனற்ருடொழூவர் = பரிசுத்த அறிவையுடைய இறைவனது நல்லபாதங்களே வணங்கார் ஆனுல். In 14 : ஏரின் = ஏரிலல். The inflexional base of nouns in ம் ends in அத்து:

hence பெருக்கத்து, சுருக்கத்து (963) are case vii. [comp. 21, 213, 1617.

Under this head may be included the ellipsis of the pluralising particle in அஃறிண nouns (H. B. 29). கள் only occurs a few times: மக்கள் (60, 65), பூதங்கள

(271), மற்றையவர்கள் (263), and one or two others. (b) Ellipsis of verbal inflections [விணத்தொகை].

Here the root of the verb is used as an adjective. The theory is, that the relative participle (G = \( \omega \), noun to which it is prefixed. This is not unknown in prose; thus அறி-முகம் is 'an acquaintance.' Thus are used in 5 (சேர்), 6 (தீர்), 13 (விரி), 218 (அறி); and compare roots கழி, அறி, அல், இல் in Vocabulary. ஆ, போ, 371. (c) Ellipsis of connecting particle, when one noun is used as an attribute of another [பண்புத்தொகை or குணத்தொகை]. This resembles the Sanskrit karma-dhâraya compounds. Thus in 8 (அறவாழி), 216 (பயன்டாம்), 198 (அரும்பயன் ). Comp. H. B. §§ 130-133. செந் தண்டை 30. See 346-47 புல்லறிவு, அருமறை. xvi xviii THE KURRAL. (d) Ellipsis of particle denoting comparison (உவமைத்தொகை). This is, in fact, equal to what we call metaphor. Comp. 6. (e) Ellipsis of உம். [உம்மைத்தொகை.] Comp. 4, 43. (f) Ellipsis of other words. [அன்மொழித்தொகை.] Under this head fall most Tamil compounds. Thus in 13 (விரிநீர்விய னுலகம்),

செய் த, செய் யும், H. B. § 74), drops its termination, and becomes an acristic shortened enlargement of the

சூழப்பட்ட=' the vast world surrounded by the spreading ocean.' In regard to the whole subject, the Vîrasoriyam has a chapter called the தொகைப்படவம், in which an elaborate attempt is made to show that Garma is the Sanskrit samûsa. It will appear, I think, that the Tamil method of arrangement is better. The rule is simply this: When a noun has one or more enlargements of any kind, these may be prefixed to it without any inflexional increment, in their crude form (root, stem, or inflexional base), with or without euphonic insertions, so as to form one compound word. The expansion of these is not easy in many cases. A group of elegant words of constant use in Tamil poetry, which are chiefly appellations of females, comes under this head. They are examples of metonomy. Compare in Concordance ஒளியிழை (1329)='she with bright jewels '; கனங்குழை (1081)= 'she with ponderous ear-rings.' We may sum this up as far as relates to the enlargement of subjects or objects: The meaning of a noun is extended or defined-I. By composition. Noun+noun: மனக்கவ ை '

mental anxiety '; and there may be an ellipsis of case-sign, of adjective sign, or of several words. See

besides விணத் in விரி(ந்த)நீர்; and பண்புத் in விய(ஹுள்ள உலகம்); there is அன் . . தொ in நீராற் (1) இருன்சேரிருவினேயும். Here வினை is plural, is enlarged by இரு with உம்=' the two kinds of action.' This is enlarged by சேர், for சேரும், with its subject இருள்=' to which darkness clings.'

(2) விரிநீர்வியனுலகம். Here உலகம் is enlarged by வியன் and by விரிநீர் (itself a compound)=' the broad world, surrounded by the wide waters.'

INTRODUCTION.

XIX

§ 5. The Declension of the Noun in the Kurra! is not very different

from H. B. Part ii. App. ix.

(2) The third case. and with arm, 2. am for

Third Gram. 152-7. This is வேற்றுடைத்தொகை or

II. By a relative participle, with or without connected words: i.e. a relative clause. நல்லாற்றி னின்றது?ண: 'an assistance that has stood in a good

III. By a verbal root prefixed, with or without connected words. This is called a major some. It is the preceding with an ellipsis of the participial or

Thus some of the most beautiful expressions in the

poem are built up. I append a few examples:

(1) The second case. With sair, 32.

பண் புத்தொகை.

temporal affixes.

path.'

```
ஆவ், 14. இனவ், 102,
    129. ஆன் = ஆல், 24, 39, 93. ஒடு, 195, 236. ஓடு,
37, 73.
      (3) The fourth case. மகற்கு, 67. அன்பிற்கு, 71.
நலக்கு (= நலத்துக்கு,
  149. நிலக்கு, 570.
     (4) The fifth case. இல்=போல், 9. இல்='
from, 16, 97. @ =
'than,' 31, 32, 48. With உம், 64.
      (5) The sixth case. இன, 80. அன், 257.
      (6) The seventh case (or abl. of place where) is
formed with the aid
   of the particles கண், 34, 52, 117, 135, 223. மாட்டு
(inf. base of ωπω),
📗 5, 94. உள், 13, 47. உழி, 168. உளி, 545. இடை,
7. மிசை, 3. முன்,
📗 59. பின், 225. கட்டு (see கண்). இல், 46. இன்,
123.
      (7) The eighth case. பரத்த, 1311. தெவ்
விர், 771. தெஞ்சே,
1291.
      of is often inserted when there is ellipsis of case.
கணமேயும் (29)=
even for a moment.'
     Neuter nouns, when primitives, are used either
as sing. or plural.
Thus எழுத்து in 1. [Comp. 5, 4, 9.]
```

Nouns masc. and fem. (உயர்திணே) form their pl. in (1) அர், 14. (2) ஆர், 911. (3) இர், 920, Ch. xcii. (4) ஓர், 18, 30, 923. Derivative neuters in make pl. in mak ച്ചതമ, 157, 8. § 6. Predicates, and the finite verb in general. (1) The ordinary forms of the present tense of the finite verb do not occur in the Kurral. Tiruvalluvar does not use any form corresponding to H. B. § 34. (2) The past tense, as in H. B. § 70\*, is found, and sometimes is the predicate, as அமர்த்தன, 1084. கொண்டார், 1183. (3) But the future is most often found. This is used as a true agrist, expressing what belongs to any time or all times. And of this (if, indeed, it can properly be called future) the general form in 2 is is the commonest ; செய்யும், answering to Telugu కాట్లును. Comp. 166. (4) Besides these the negative verb, and the imperative, optative, and prohibitive moods. are extensively employed. Comp. 33, 140, 882. (5) Whenever the verb 'to be' is used with its complement as the predicate, the verb of incomplete predication, or copulative verb, is omitted. See 299. (6) In considering predicative relation as expressed in the Kurral, it is necessary to examine certain roots which are in constant use; such as Qo, which denies In the Concordance the uses of these roots are shown. They occur as the (or in the) predicate of a very great number of these verses.

existence; அல், which excludes a quality; அர் 'rare, hard'; நல் 'good'; உள் 'existence, inner being.'

From these nouns are formed in sou.

To these roots (and to many others) personal terminations are added, and the result is what Tamil grammarians call the விணக்குறிப்பு verb-sign.' These seem to be really nouns, e.g. அரிது='

substantive verb='it is hard,' 7.
§ 7. General view of the Verb in the Kurral.
1. The root of a pure Tamil verb is generally the

that which is hard,' and by the omission of the

most ancient form,
the philological root, as far as Tamil is concerned.

the philological root, as far as Tamil is concerned. It is used
(1) as an imperative [thus, பெய், 55. இடு, 552];

(2) with an ellipsis of inflexional particles, as a kind of adjective, as shown above [விணத்தொகை ; thus, 301,

shown above [விணத்தொகை ; thus, 301, செல்லிடம்]; (3) for the infinitive, as in Telugu, where the usage is more general, calculated to cause pain ']. 2. The root receives certain formatives which are convenient for euphonic or other purposes. These are (a) 2 (with doubling of final consonant often): செவ், செவ்லு. (b) (5, with or without a nasal, for intransitives and & for transitives; போகு, ஆகு, 371. ஆக்கு, அடங்கு. To these are added particles by which new stems are formed, causals and others. H. B. 160, &c. 3. An infinitive in அ is in constant use. என, 37. வைக்க, 50. There is nothing remarkable in its use. Sometimes ப்ப் is inserted, and then the infin. seems to be future,= 'to be about to be.' இருப்ப, 67. மோப்ப, 90. An anomaly is காட்டிய, 1313, for காட்ட. H. B. § 168-71. 4. The next is an acristic form in 216. உடற்றும், 13. ஈதும், 31. ஒல்லும், 33. எய்தும், 145. போகும (போம) படுக்கும், 372. This is used as the third person singular or plural of all genders, and also as an

[thus, 805, தொதக்க= தோகத்தக்க, ' things

being root+2i with or without a or is. Thus in Telegu we have పంపును = 'he, she, they send, will send '[Tel.  $\infty = \text{Tam. } \dot{\omega}$ ]. 5. An optative mood, or courteous imperative, with a corresponding prohibitive, is the next in importance. Of this we have the following forms: (i.) Positive. செயல், 33. செய்க, 36. நிணக்க, 250. கொள்கு (for கொள்க), 875. வாழி (S.), 1242. காண்கம் (pl.), 1301. அயர்கம் (pl.), 1268. (ii.) Neg. or Prohib. எனல், 196. மறவற்க, 106, 439. படாதி, 1210. Since an added to a root makes an optative, either positive or nega-INTRODUCTION. xxi where எனல்='call,' or 'do not call'], it seems as if

aoristic relative participle. H. B. § 74. This is

tense third person singular and plural. But it is one

simplest verbal forms, having no temporal particle,

reckoned as the future

of the oldest and

வேண்டும் and வேண்டாம் respectively. The plural adds மின: இரவன்மின், 1067 ; நில்லன்மின், 771. 6. The next thing to be considered is tense. In the Kurral there are but two tenses, a past and a future or aorist. There is also a negative aoristic form. As regards these nothing need be added to what is given in the H. B., except some forms with அளபெடை, or lengthening of vowels. [§ 12.] The pronominal endings by which person, number, and gender are distinguished are: Sing. 1 pers. ஏன், அன், அல். [Comp. யான்.] என்றேன், 1315, தும்மினேன், 1317. அறிந்தேன், 1083. புலப்பேன், 1267. புலப்பல், 1259. தோவல், 1236. பருகுவன், 1266. Very irregular is உரைக்கு, 1181=" I shall tell." Sing. 2 pers. ஆய், இ, ஐ. [Comp. நீ.] சேறி, 1292. காய்தி, 1246. பெறுதிபுலத்தை, 1301. செருஅஅய, 1200.

it were a verbal noun in அல், with ellipsis of

Sing. 3 pers. mas. ஆன். (ஆர் honorific.) [Comp. அவன்.] நீங்கியான். Fem. ஆள், அனன். [Comp. அவள்.] ஊடிஞன், 1314. கொண்டனள், 1315. எடிவாள், 55. Neut. த, changed பிறங்கிற்று, 23. into அ. [Comp. அது.] எய்தின்று, 1240. Plur. 1 pers. ஏம், ஆம், உம், அம், நம். [Comp. யாம்.] அற்றேம், 88. இழந்தேம், 593. அறிவாம், 36. கள்வேம், 282. எண்ணுவம், 467. பெறுகுவம், 1328. வாழுதம், 1193. இழத்தும், 971. 1250. வாற்தும், Plur. 2 pers. ஈர், இர். [Comp. நீர்.] சூடினீர், 1313. மறைத்திர், 1318. ஆகுதிர், 1319. Plur. 3 pers. m.f. ஆர், அர், ப. [Comp. அவர்.] தம்மினர், 1312. வாழ்வார், 6. நீந்துவர், 10. என்ப, 60. கருதுப, 337. Plur. 3 pers. neut. அ. [Comp. அவை.] தேய்ந்த, 1261. நாணின, 1231. The temporal middle particles are as in common prose; but no example of the present tense is found in the Kurral. [We find இறவாநின்ற, 1157, p. verb. part. and bimp to be taken in its ordinary sense.] 7. The defective forms, both பெயர் எச்சம் and வினே எச்சம், are as in H. B. § 74-78. I. விணேஎச்சம் (H. B. 97). நின்று, 11. வழங்கி, 11. தெரிந்து, 23. விஞைப் (விஞைவி), 594. ஓரா, 548. எனின், 2. அற்றுல், 943. பொய்ப்பின், 13. ஆனுல், 53. உண்டேல், 368 [see ஏல்]; and with உம் [H. B. xxii THE KURRAL. § 100]. கற்றும், 728. உணர்ந்தும், 417. கற்பினும், 373. ஆயினும், 52. [See ஆனும்.] படுபாக்கு, 164. The infin. mood (so called) is a விணேஎச்சம். (1) In addition to what is said in H. B. regarding the (so called) infinitive mood, or adverbial part. in , I may direct the reader to the use of என, ஆக, போல, குன்ற, ஆற்ற, நோக்க [see Concordance]. (2) A future infin. is found. See இருப்ப, மோப்ப. (3) A form in பாக்கு is used in 136, 164, 1312. (4) The root is used for the infinitive. See Con on, தோ. (5) காட்டிய for காட்ட is an infin. of purpose, 1313. II. பெயர் எச்சம். The agrist in உம் has been

which is in form a rel. part. of the present, for ஆதின்று is, in higher language, a mid. temp. particle of the present. H. B. § 33. It may be that இறவர is

f. தொழாள், 55. n. செவ்லாது, 18. வேண்டா, 37. Plur. 1 pers. அறியலம், 1257. Plur. 2 pers. அறியீர். Plur. 3 pers. *m. f. தொழூவர்*, 2. செய்கலாதார், 26. பேணலர், 1016. п. சேரா, 5. Adv. part. நல்காது, 17. இழக்கா, 35. படாமை, 38. கரவா, 527. சிதையாமல், 578. Rel. part. கல்லாத, 397. வணங்கா, 9. 9. Participial nouns in great variety occur. H. B. 87-89. It may be said in general that any form of a tense may be used as a noun also; thus, ஏகிஞன்='he passed over,' or 'he that passed over.' Comp. தக்காள், 51. அடங்கியான், 124. சேர்ந்தார், 3. ஈன்றுள், 923. சான்ருேன், 69. கற்றது, 2. மிக்கவை, 158. These are all past. The following are future or a rist: கெடுப்பது, 15.

already explained. நின்ற, 41. தக்க, 51. அளாவிய, 64,

Sing. 1 pers. தண்ணேன், 1311. அறியேன், 1083. Sing. 2 pers. சொல்லாய், 1241. படாதி, 1210. Sing. 3 pers. ா. நாணுன், 1018. உண்ணுன், 1001.

8. The neg. aorist, and other forms (H. B. § 110-22), are much as in prose; but @o. and \_ao. are

often used. [See these roots in Lex.]

419.

27. ஆன்படிர், 383. கூனாயுதர், 879. கீழுதர், 1193. தோற்கிற்படிர் [கு+இன்], 159, 515. படுடை, 17. அற்குப, 333, 1232, 1233. அஞ்சுமடின் is unique, 727. The following are negative: சேராதார், 10. கேனாதடிர், 66.காடாதான், 435. கல்லார், 408.

வருவது, 39. காப்பான், 24. என்போர், 30 தெரிவான்,

article.
10. From these the transition is easy to the குறிப்புவிண. Any crude form, inflexional base, or root, may be treated as a verb. In general we find that

These forms resemble Greek participles with the

the terminations which mark person and number may be added to nouns, thus making derivatives which resemble verbs, and are called so by Tamil grammarians.

These quasi-verbal forms are of constant use in poetry, and give to it much of its terseness and beauty.

### xxiii

INTRODUCTION.

### A

Take, for example, உடை 'possession.' We get 1 pers. sing. உடையேன் 'I (am) a possessor.' This may be

sing. 2. So. L. Guliar 'I (am) a possessor.' This may be used as a noun, or as a finite verb, active or passive. [See Concordance, sub voce.]

making முதற்று=' it has for its first '; முதல' they have for their first.' These are passive: 'All letters are A- firsted.' The free use of these appellatives gives an indescribable life and energy to many verses. Nouns are not dead, but invested with powers of action, and thus a vigour, terseness and clearness are given to many verses which nothing else could give. A

முதல் 'that which stands first,' is used in the first couplet in this way. It takes the term of the 3 pers. sing. and plur. neuter (H. B. § 31), with euphonic change

beautiful example of the terseness of this construction is found in the following invocation: அன்பர்க்கடியனேனுடையவப்பனே ! 'O Father of me who am the humble servant of all that love.' [அன்பு+ஆர். அடி, அடியன், அடிய- னேன் ' I who am

a slave,' in 6th case.] The following Table exhibits the types which occur in the Kurral:-

Term. Sing. 1 pers. என் உடையேன், 1133. அன 2 pers. മര്യം. മേയം, 1221. കുൽ 2 . 1222. മ്തൂ, ജ 1111. 3 p. m. அன் அமிவன். உள்ளன். எளியன். 386. பகையினள், 1098. நல்லாள், 924, 1111. f. அள் முதற்ற, 1. அரித, 8. கண்ணத, 1222. இனித n. 40 அணேத்து, பாற்று. வற்று, 1079. மாட்டு. நணிய<sub>ன்</sub>, 353. Plur. 1 pers. எம் உளேம். 1204. வள்ளியம், 598. அம் காதலம், 1314. 2 pers. உடையீர். FF IT 3 p.m. f. (ஆர் தீரர், 1319. காதலவர். இலர், 1242. தமர், 443. உளர், 1204. பெரியார், 444. தொழிலோர், 560. அர்) ஓர் அறிவினவர், 914. அவர் முதல, 1. அரிய. நீய. இனிய. n. اھے அனேய, பால. Comp. H. B. § 184. xxiv THE KURRAL. § 8. The derivatives from verbal roots are very numerous and varied. Comp. H. B. § 143-9, 154, 190. The following types are found in this work:

வேண்டுதல், 4. ஒரால், 153. மாற்றல், 7. செயல், 26.

அகறல் (அகலல்), 1325. சேறல் (செல்லல்), 1256. கோறல் (கொல்லல்), 254. காண்டல், 1213. கோள், 9, 220. ஊண், 44. பேறு, 60. நோய், 320. வீடி, ஓத்து, 134. எழுத்து, 1. தகுதி, 111. பிறவி, 10. உண்டி, 945. ஆட்சி, 252. உணர்ச்சி, 453. கொவ்வி, 306. வேண்டாமை, 4. பார்வல், 1152. பொருள், 307. புகழ்மை, 533. தோன்மை, 48. வாழ்க்கை, 46. நடை, 59. பொறை, 153. வைப்பு, 24. சோர்வு, 56. அடக்கம், 121. எச்சம், 1012. கிடந்தடை, 959. [These are all explained in the appended Lexicon.] § 9. Some anomalous forms are found with அளபெடை. This is really the lengthening a long syllable by writing after it its corresponding short letter; thus, தொழார் is written தொழாஅர், 2. [Comp. ή έλιος for ηλιος.] A short syllable is first lengthened, and then tripled by அளபெடை: thus, எடுப்பதம் becomes எடுப்பதாஉம், 15. The following cases require elucidation: (1) அளஇ, 91 (= அளந்த). g takes as its short, இ. நசைஇ, 1263. (2) அழீஇ, 182 (=அழித்து). (3) மரீஇ, 227 (=மருவி). ஒரீஇ, 42 (=ஒருவி). கொளீஇ, 938. (4) தாஅயது, 610 (= தாவியது).

Here it seems especially to appear in the past verb. part.

§ 10. Another form of which our author makes constant use, and which is a mark of his style, is

expected, followed by a குறிப்புவிண, or an adverbial particle; thus,
(1) கொன்றனன, 109. தளிர்த்தற்று, 78. கண்டியார், 277.

apparently a verbal part., where a relative might be

கொன்றுங்கு, 532. தக்காங்கு, 561. (2) நிணத்தக்கால், 1296. கற்றக்கடைத்தும், 823.

Comp. செயதவக்-கண்ணும், 312, and காவாக்கால், 301.

(3) In தோய்வன்ன, 308, and கொள்வற்று, 1187,

we seem to have verbal nouns தோய்வு 'as when they cling,' கொள்வு 'like

INTRODUCTION.

the seizing.'

xxv

### III.—METRE OF THE KURRAL.

In studying the metre of these couplets we must regard—

§ I. Ame = 'syllables,' or elements of the metrical foot. These

are—
(1) நிரையசை, consisting of two syllables, of

which the former is short by nature and position, and the latter long or short; thus, go,

■ பிசை, பயன், are நிரையசைகள். In classical metres it equals a *pyrrhic* 

- $(\smile\smile)$  or iambus  $(\smile\smile)$ .
- (2)  $G_{\mathcal{B}}\dot{\pi}$ . This is long by nature, or by position (any vowel followed

by two consonants); or it is the remaining syllable of a word, long or

🌃 short; thus, வா, வர்த்.

But வான is நேர்நேர், for வா is a நேர் and ன is the remaining syllable, and is long, as the last syllable in a

hexameter line, or a sylll lable in pausa. அது is திரைநேர் ( \_ \_ \_ ) or anapæst. \$ II. சிர் 'foot,'

or elements of the metrical line.

Each word must form a foot. This is the

```
general rule; but words closely connected, as in
apposition, may be taken together as one foot.
Thus, the first couplet consists of seven feet, each a
single word, except
           ஏழுத்தெவ்வாம், which is two words in apposition.
In the குறன் these
## ## are of three kinds:
                (1) அசைச்சிர், consisting of a single அசை: —1,
🍑 🍑 2. 📗 (2) இயற்சீர், consisting of two அசைகள்:
                                                 --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, --3, 
                 (3) வெண்சீர, consisting of the four இயற்சீர் with
an additional நேர்:
                                    These ten metrical feet have technical names:
2. மலர் (
1. நாள் (—).
〜),
               [Each of these may take a short 2 at the end:
காசு (— 🗁) பிறப்பு
They only occur in the seventh foot of
a kurral.]
                                                                                                        4. புளிமா (~
                      3. தேமா (— —).
└ —).
                                                                                                        6. கருவினம்
🔣 . 5. கூலிஎம் (— 🔾 🔾 ).
(\smile \smile \smile).
                  7. தேமாங்காய் (— — —).
                                                                                                        8.
```

புளிமாங்காய் (~~——). 9. கூறினங்காய் (— ு ு ). 10. கருவினங்காய் (— — — —). Observe (a) the long syllable is marked by a stress of the voice, and a short pause; and its length is independent, in many cases, of the actual metrical quantity; (b) the last foot in every குறன் being நாள், ுகா(சு), மலர் or பிறப்(பு), the effect of a catalectic syllable is produced. The deficiency is compensated for by the pause, and a slight prolongation of the closing syllable of the couplet. d . xxvi THE KURRAL. The first couplet is scanned: புளிமா புளிமா புளிமாங்காய் தேமா 🕽 அகர முதல வெழுத்தெல்லா மாதி (புளிமா புளிமா பிறப்(பு) பெகவன் முதற்றே யுலகு. § III. அடி 'line.' The குறன் is a couplet of seven feet, divided into lines of 4 and 3 feet, or 3 and 4 feet. The division is marked by the rhyme. Of the 1300 couplets, 909 have 4 and 3, while 421 have 3 and 4. quantity. Six kinds are enumerated. Sometimes there is no rhyme, but a repetition of the entire foot, 201. (i.) இடையாசெதுகை : identity of 2nd letter. As in 1, அகர rhymes with பகவன். Here க is repeated, the preceding syllable in both lines being short. So in 2, கற் with தற்; in 6, பொறி with தெறி. (ii.) துவயாசத்தை: where the whole foot is identical, with the exception of the first letter (or syllable, as we should say). This is elegant, and is extended sometimes to the second and even third foot. In 8, அறவாழி rhymes with பிறவாழி. (iii.) கடையாசெதுகை: when the last syllable of the foot is repeated. (iv.) ஆசெதுகை: when ய, ர, வ, ழ are disregarded. Thus, in 3, டிலர் மிசை rhymes with நிலமிசை, 206. (v.) இனவெதுகை: when a letter of the same

There may be a doubt as to one or two of these.

§ IV. a pose 'rhyme.' Rhyme in Tamil is in the beginning of the line, and is strictly the identity of the second letter, the first being of the same metrical

is made to rhyme with எச்ச, 211. (vi.) டூன்றுமெழுத் தொன்றெது கை: consonance of third letter, 881. § V. மோன 'alliteration.' (Third Gram. 183.) The letter which begins each line should begin at least

class is substituted. (H.B. Intro. p. 9.) So 112, செப்ப

of the other feet. For this purpose the classes are: 1. அ, ஆ, ஐ, ஒள. 2. இ, ஈ, ஏ, ஏ. 3. உ, ஊ, ஒ, ஓ. Also ச may be represented by த; ஞ by ந் and ம் by Thus, Ass corresponds to As, 1. The ഖ. யாப்பருங்கலம் (Third Gram. ii.) dis- tinguishes— (1) இணேடோனே, consonance in 1 and 2 வேண்டுதல் வேண்டாமை, 4. (2) பொழிப்புமோண " 1 " 3 வானின் றுலகம் வழங்கி, 11. (3) ஒருஉத்தொடை ,, அகர முதல எழுத்தெல்லா மாதி, 1. (4) கூழை 1 2 3 see 19. · " 1 3 4 see 13. (5) மேற்கதுவாய் ,, (6) கீழக்கதுவாய் 1 2 4 see 200. ,, INTRODUCTION. xxvii Many lines in the குறன் have no மோன;

one other foot in the line. But it is considered sufficient if one of its class is found to commence one some alliteration. Comp. 186.

§ VI. திள : 'connection, or rhythmic sequence of feet.' In the குறன்

(and in the εποφ) the connection peculiar to

the metre, which is the வெண்பா, is strictly observed. Its rule is thus expressed:

மாமுன்னிரையும் விளமுன்னேருங் காய்முன்னேரும். ' after மா comes a திரை,

after விளம் come a தேர், after காய் comes a தேர்.

(முன் here means 'after.') This provides

(1) That a foot ending in  $\omega \pi$  should always be followed by one

beginning with a floor:

(2) A foot ending in விளம் must be followed by one beginning with

a. தேர் :

(3) A foot ending in επώ must be followed by one beginning with

a தேர்: தேமாங்காய் புளிமாங்காய் or கூவிளங்காய் கருவிளங்காய்

It will be seen on examination that, according to this rule,

- (a) No குறன் can consist wholly of spondees;
- (b) A 医皮膏 might be framed entirely of molossi or choriambi;
- (b) A 医声前 may consist wholly of anapæsts, or of dactyls (excepting

in all cases the catalectic last foot).

Thus the variety of rhythms in the spain is astonishingly great. The

first couplet is anapæstic with a single Ionic a minore and one spondee:

§ VII. இசை 'tone' or 'rhythm.' In the குறன (and in the வெண்பா in general) the tone, or rhythm is called செப்பலோசை, which seems to mean 'the recitative or didactic tone,' from செப்பு 'declare.' Three kinds are distinguished:—

(1) When only the feet called இசைச்சீர் are used, it is called தாங்கி சைச்செப்பல், or "the balanced

### xxviii

### THE KURRAL.

recitative." The following are all of this kind: -3, 23, 28, 39, 63, 80, 92, 98, 124, 131, 133, 152, 153, 188, 193, 195, 202, 215, 224, 239, 265, 270, 280, 283, 304, 310, 341, 342, 347, 385, 391, 418, 419, 425, 429, 431, 444, 449, 451, 457, 465, 467, 477, 483, 488, 505, 508, 522, 531, 535, 594, 623, 625, 633, 637, 651, 652, 664, 666, 690, 693, 703, 706, 760, 774, 783, 785, 796, 811, 847, 856, 863, 873, 961, 975, 978, 979, 980, 1010, 1031, 1042, 1048, 1052, 1055, 1085, 1093, 1105, 1108, 1116, 1118, 1121, 1159, 1193, 1199, 1200, 1201, 1211, 1213, 1224, 1235, 1238, 1242, 1266, 1273, 1277, 1289, 1301, 1309, 1322, 1324. Here the rhythm is lively, and the number of short syllables is generally double the number of the long; but the effect is somewhat monotonous.

(2) When only the வெண்சீர் (except in the seventh foot) are used, it is called ஏந்திசைச் செப்பல்="grave recitative." Only one couplet (397) is of this kind:

Here the effect is very heavy.

while the first couplet has only one a wiff.

(3) When இயற்சீர் and வெண்சீர் are intermingled we have the ஒழுக் சைச்செப்பல்—" the mixed recitative."

nave the ஒழுக் சைச்செய்யல் the mixed recitative." All not mentioned above are of this kind. In this

class, comprising the great majority of couplets, the rhythm has an inexhaustible variety. According to the number of anim## introduced is the gravity of the tone; thus, 12, 110, 758, 735 have but one @up##.

Much more might be said in regard to the Tamil metres, which are entirely different from the Sanskrit or Telugu metrical systems; but the student who feels an interest in the subject will find what is here given a sufficient introduction to the subject, at least, as far as the spair is concerned.



- § I. Introduction. Ch. i.—iv.
- § II. Domestic Virtue. Ch. v.—xxiv.
- § III. ASCETIC VIRTUE. Ch. XXV.—XXXVII.
  - i. Religious Observances. Ch. xxv.—xxxIII.
  - ii. Wisdom. Ch. xxxiv.--xxxvii.
- § IV. FATE. Ch. XXXVIII.



Market ....

- 4

திருவள்ளுவரையனர் அருளிச்செய்த

தி ருக்கு றன்.

# THE SACRED KURRAL OF TIRUVALLUVA-

## NÂYANÂR.

### BOOK I. — VIRTUE.

அறத்துப்பால்.

GoD.

§ I.—INTRODUCTION. பாயிரம்.

CHAPTER I. அதிகாரம் க.

கடவுள் வாழ்த்து.—The Praise of

கடவுள் *பொ*டுத்து.— THE TRAISE OF

1. அகா முதல வெழுத்தெல்லா மாதி பகவன் முதற்றே யுலகு (க)

A, as its first of letters ever spreeh maintains;
The 'Primal Delta' is Fest through all the world's domains.

2.` கற்றதனை லாய பயனென்கொல் வாலறிவ னற்று டொழாஅ பெனின்

- No fruit have men of all their stadied lore, Save they the 'Para', W se One's 'feet adore.
- மலர்மிசை பேசிஞன் மாணடி
- சேர்க்தார் நிலமிசை நீடுவாழ் வார் (rs\_)
  - His fee, 'Who o'er the In bliss long time shall
- who gain town flower bath past,' who gain dwe'l above this ear bly plain.
- வேண்டு தல் வேண்டாமை யில்லா
- னடிசேர்க்தார்க் கியாண்டு மிடும்பை யில
- (சு)

gain

5.

His foot, 'Whom want affects not, icks not grief,' who Shall not, it ough every time, of any woes complain.

- இருள்சே ரிருவிண்யுஞ் சேரா விறைவன்
- பொருள்சேர் புகழ்புரிக்தார் மாட்டு

(6)
The me, who on the 'King's' true praise delight to dwell,

Affects not them the fruit of deeds done ill or well.

4 THE KURRAĻ. 6. பொறிவாயி ஃந்தவித்தான்

கெறிஙின்முர் கீடிவாழ் வார் பொய்தீ சொழுக்க (சு)

Long live they blest, who 've stood in path from falsehood freed; His, 'Who quenched lusts that from the sense-gates five proceed.' 7.

தனக்குவமை பில்லாதான் முள்சேர்ந்தார்க்

மனக்கவில மாற்ற லரிது (எ) Unless His foot, 'to Whom none can compare,' men gain, 'Tis hard for mind to find relief from anxious pain.

8. அறவாழி யக்தணன் முள்சேர்க்தார்க் கல்லாற்

பிறவாழி நீந்தே லரிதா

கல்லான்

(அ) Unless His feet, 'the Sea of Good, the Fair and Bountiful,' men gain, 'Tis hard the further bank of being's changeful sea to attain. 9.
கோளில் பொறியிற் குணமிலவே

முளே வணங்காத் தலே யெண்குணத்தான் Before His foot, 'the (கூ) Eight-fold Excellence,' with unbent head Who stands, like palsied sense, is to all living functions dead. 10.

like palsied sense, is to all living functions dead. 10. பிறவிப் பெருங்கட னீக்துவர் கீக்தா ் சிறைவ னடிசோர தார் (மி) They swim the sea of births, the 'Monarch's' foot who gain; None others reach the shore of being's mighty main.

CHAPTER II. அதி. உ. வான்சிறப்பு.—The Excellence of Rain.

11. வானின் அலகம் வழங்கி வருதலாற் முனமிழ்த மென்அணரற் பாற்அ (க) The world its course maintains through life that rain unfailing Thus rain is known the true ambrosial food of all that lives. gives;

12. துப்பார்க்குத் துபபாய துப்பாக்கித் துப்பார்க்குத் (일) தாப்பாய தாஉ மழை The rain makes pleasant food for eaters rise ;

As food itself, thirst-quenching draught supplies. 13.

விரிநிர்வியனுலகத் விண்ணின்அ பொய்ப்பின் தாண்ணின் அடற்அம் பசி

(n<u>.</u>) If clouds, that promised rain, deceive, and in the sky remain,

Famine, sore torment, stalks o'er earth's vast ocean-girdled plain.

BOOK I.—INTRODUCTION.

14. ஏரி தொழாஅருழுவர் புயலென்றும் வாரி வளங்குரும்றிக் கால்

(æ)

If clouds their wealth of waters fail on earth to pour,

The ploughers plough with oxen's sturdy team no more.

15. கெடுப்பதூஉங் கெட்டார்க்குச் சார்வாய்மற் முங்கே யெடுப்பதூஉ மெல்லா மழை

(B)
'Tis rain works all: it ruin spreads, then timely aid supplies;
As, in the happy days before, it bids the ruined rise.

16. விசெம்பிற் றாளிவீழி னல்லான்மற் முங்கே

பசும்புற் றஃகாண் பரிது

(#)
If from the clouds no drops of rain are shed,

'Tis rare to see green herb lift up its head. 17. கெடுங்கடலுக் தன்னீர்மை குன்றுக் தடிக்கெழிலி தானல்கா தாகி விடின்

(a)

If clouds restrain their gifts and grant no rain,
The treasures fail in ocean's wide domain.

18. சிறப்பொடு பூசீன செல்லாது வானம்

வறக்குமேல் வானேர்க்கு மீண்டு (*A*)

If heaven grow dry, with feast and offering never

more

Will men on earth the heavenly ones adore. 19. தானக் தவமிரண்டுக் தங்கா

வியனுலகம்

வானம் வழங்கா தெனின்

If heaven its watery treasures ceases to

dispense,

Through the wide world cease gifts, and deeds of ' penitence.' 20. நீரின் றமையா துலகெனின்

யார்யார்க்கும்

வானின் றமையா தொழுக்கு When water fails, functions of nature cease, you say;

Thus when rain fails, no men can walk in 'duty's ordered way.'

(W)

### CHAPTER III. அதி. டி.

### நீத்தார்பெருமை.—The Greatness of

#### Ascetics.

21. ஒழுக்கத்து நீத்தார் பெருமை விழுப்பத்து வேண்டும் பனுவற் அணிவு

(க)

The settled rule of every code requires, as highest good, Their greatness who, renouncing all, true to their rule have stood.

THE KURRAL.

22. துறந்தார் பெருமை துணேக்கூறின் வையத் திறந்தாரை யெண்ணிக்கொண் டற்று As counting those that from the earth have passed away,

(교)

Tis vain attempt the might of holy men to say.

23. இருமை வகைதெரிக் தீண்டறம் பூண்டார் பெருமை பிறங்கிற் அலகு

(m\_)

Their greatness ear h transcends. In this world take their stand, in

who, way of both worlds weighed, virtue's robe arrayed.

24.

உரனென்னுக் தொட்டியா னேரைக்துங் வ 9 னென்னும் வைப்புக்கோர் வித்து

five restrains,

காப்பான்

25.

plains.

ஐந்தவித்தா ஞற்ற லகல்விசும்பு ளார்கோமா னிந்திரனே சாலுங் கரி

He, who wish firmness' curb the (#) Is seed for soil of yonder bappy

(房) Their might who have destroyed 'the five,' shall soothly tell ' Indra, the lead of those in heaven's wide realms that dwell. 26. செயற்கரிய செய்வார்

பெரியார் சிறியர் செயற்கரிய செய்கலா தார்

(கா) Things bard in the doing will great men do; Things hard in the doing the mean eschew.

சுவையொளி யூருசை நாற்றமென் றைந்தின் வகைதெரிவான் கட்டே யுலகு

Taste, light touch, sound, and smell: Of all the five,—the world submissive (எ) 🕡

28.who knows the way owns his sway.

கிறைமொழி மாக்தர் பெருமை கிலத்*து* மறைமொழி காட்டி விடும்

(*A*) The might of men whose word is never vain,

The 'secret word' shall to the earth proclaim. 29.

குணமென்னுங் குன்றேறி நின்முர் வெகுளி

. கணமேயுங் கா*த்*த லரி*து* 

(கூ) The wrath 'tis hard e'en for an instant to endure Of those who virtue's hill have scaled, and stand secure. 30.

அந்தண சென்போ சறவோர்மற் றெவ்வுயிர்க்குஞ் செந்தண்மை பூண்டொழுக லான்

Towards all that breathe, with seemly And thus to virtue's sons the name of graciousness adorned they live; 'Anthanar' men give.

BOOK I .- INTRODUCTION.

CHAPTER IV. அதி. ச.

அறன்வலியுறுத்தல்.—Assertion of the Strength of Virtue.

31. சிறப்பீனுஞ் செல்வமு மீனு மறத்தினூஉங் காக்க மெவனே யுயிர்க்கு (க)

It yields distinction, yields prosperity; what gain Greater than virtue can a living man obtain?

32. அறத்தினூஉங் காக்கமு மில்ல யதன

மறத்தனி னாங்கில்ல கேடு (உ) No greater gain than virtue aught can cause; No greater loss than life oblivious of her laws.

33. ஒல்லும் வகையா லறவிக்க யோவாதே செல்லும் வாயெல்லாஞ் செயல் (க\_) To finish virtue's work with ceaseless effort str

(ட) To finish virtue's work with ceaseless effort strive, What way thou may'st, where'er thou see'st the work may thrive. 34. மனத்துக்கண் மாசில இதை லிணத்தற இருலே கீர பிற

(#) Spotless be thou in mind! This only merits virtue's name; All else, mere pomp of idle sound, no real worth can claim.

35.

அழுக்கா றவாவெகுளி யின்னச்சொன் னன்கு மிழுக்கா வியன்ற தறம்

'Tis virtue when, his footsteps sliding not through (西) Lust, evil speech—these four, man onwards moves

envy, wrath, 36. in ordered path.

அன்றறிவா மென்னு தறஞ்செய்க மற்றது பெரன்றுங்காற் பொன்முத் துணே

(*5*ir) 1

Do deeds of virtue now. Say not, 'To-morrow we'll be wise Thus, when thou diest, shalt thou find a help that never dies.

'; 37. அறத்தா மிதுவென வேண்டா சிவிகை பொறுத்தானே டூர்ந்தா னிடை (எ) Needs not in words to dwell on virtue's fruits:

(or) Needs not in words to dwell on virtue's fruits: compare The man in litter borne with them that toiling bear!

**3**8.

வீழ்நாள் படாஅமை நன்*ருற்றி னஃதொரு*வன் வாழ்நாள் வழியடைக்குங் கல

If (அ) A

no day passing idly, good to do each day you toil, stone 't will be to block the way of future days of moil.

THE KURRAL.

39. அறத்தான் வருவதே பின்பமற் றெல்லாம் புறத்த புகழு மில (கு) What from virtue floweth, vieldeth dear delight.

(55) What from virtue floweth, yieldeth dear delight; All else extern, is void of glory's light.

40. செயற்பால தோரு மறனே யொருவற் குயற்பால கோரும் பமி

குயற்பால தோரும் பழி மி) ' Virtue' sums the things that should be done:

 $(\hat{\omega})$ ' Virtue' sums the things that should be done; 'Vice' sums the things that man should shun.

பாயிரமுற்றும்.

END OF INTRODUCTION.

### § 2. DOMESTIC VIRTUE. இவ்வறம்.

# CHAPTER V. அதி. நு. இல்வாழ்க்கை.—Domestic

LIEE.

🌉 4. இல்வாழ்வா னென்பா னியல்புடைய மூவர்க்கு

கல்லாற்றி னின்ற துணே

(**æ**)

Te men of household virtue, firm in way of good, sustain

Te other orders three that rule professed maintain.

4.

துறக்தார்க்குக் துவ்வா தவர்க்கு மிறக்தார்க்கு மில்வாழ்வா னென்பான் ஹணே

(2)
Tanchorites, to indigent, to those who've

Te man for household virtue famed is needful help and stay. 4. தென்புலத்தார் தெய்வம் விருந்தொக்க ருனென்ருங் கைம்புலத்தா ருேம்ப றவே

passed away.

To manes, God, guests, kindred, self, in due degree,

Tese five to cherish well is chiefest charity. பழியஞ்சிப் பாத்தூனுடைத்தாயின் வாழ்க்கை

வழியெஞ்ச லெஞ்ஞான்று மில் To shares his meal with others, while all guilt he shuns, Is virtuous line unbroken though the ages runs.

(æ)

(B)

- 4. அன்பு மறனு முடைத்தாயி னில்வாழ்க்கை பண்பும் பயது மது

Ilove and virtue in the household reign, This is of life the perfect grace and gain.

புறத்தாற்றிற் போஒய்ப் பெறுவ தெவன்

46. அறத்தாற்றி னில்வாழ்க்கை யாற்றிற் If man in active household life a virtuous soul retain,

| Wha                 | t fruit from oth                         | er modes of virtu                                                           | e can he gain?                   |           |              |
|---------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|-----------|--------------|
| Inn                 | முயல்வாரு (<br>ature's way who           | ரில்வாழ்க்கை வ<br>வெல்லாக் தஃல<br>spends his calm<br>or virtue's crown      | domestic days,                   |           | (ন)          |
| 48.<br>Othe<br>Than | <i>கோற்பாரி செ</i><br>ers it sets upon t | நக்கி யேறனிழுக்<br>ஞென்மை யுடை<br>heir way, itself fr<br>pains such life do | . <i>த்து</i><br>om virtue ne'er | declines; | ( <i>4</i> ) |
| II                  |                                          | Dinbrased by                                                                |                                  | _         |              |
| ŤO,                 |                                          |                                                                             | THE                              | KURRA     | Ļ.           |
| 49.                 |                                          |                                                                             |                                  |           |              |
| அற6ெ<br>பிறன்ப      | எனப் பட்ட<br>பெிப்ப திச்                 | _தே பில்<br>லைசாபி என்                                                      | பாழ்க்கை<br>போ                   | ധ%        | தும்         |
| 1                   |                                          | rightly bea<br>if blameless<br>/ 50                                         |                                  | ie praise | may          |
|                     |                                          |                                                                             |                                  |           |              |

தெய்வத்தாள் வைக்கப் படும் (ம்) Who shares domestic life, by household virtues graced,

Shall, mid the gods, in heaven who dwell, be placed.

CHAPTER VI. அதி. சு.

வாழ்க்கைத்து ஊரலம்.—The Goodness of the

வாழ்வாங்கு வாழ்பவன் வானுறையுக்

HELP TO DOMESTIC

LIFE.

வளத்தக்காள் வாழ்க்கைத் து ஊ As doth the house beseem, she shows her wifely dignity; As doth her husband's wealth befit, she spends: helpmeet is she. 52. மூகுமாட்சி நில்லாள்க ணில்லாநின் வாழ்க்கை

51. மீணத்தக்க மாண்புடைய ளாகித்தற் கொண்டான்

52. மஃனமாட்சி பில்லாள்க ணில்லாபின் வாழ்க்கை பெளுமாட்சித் தாயிறு மில் If household excellence be wanting in the wife,

Howe'er with splendour lived, all worthless is the life.

| There is no luck within the house, where wife dishonoured dwells.                                                                                |                  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--|--|--|--|
| 54. பெண்ணிற் பெருந்தக்க யாவுள கற்பென்னுர்<br>திண்மையுண் டாகப் பெறின்                                                                             | (æ)              |  |  |  |  |
| If woman might of chastity retain,<br>What choicer treasure doth the world contain?                                                              |                  |  |  |  |  |
| 55. தெய்வக் தொழா அள் கொழுகற் ஜெழுதெழுவாள்<br>பெய்யெனப் பெய்யு மழை                                                                                | ( <sub>(B)</sub> |  |  |  |  |
| No god adoring, low she bends before her lord;<br>Then rising, serves: the rain falls instant at her word!<br>56. தற்காத்துத் தற்கொண்டாற் பேணித் | , ,              |  |  |  |  |
| தகைசான்ற (                                                                                                                                       |                  |  |  |  |  |
| சொற்காத்துச் சோர்விலாள் பெண்                                                                                                                     |                  |  |  |  |  |
| (57) / Who guards herself, for husband's comfort care                                                                                            |                  |  |  |  |  |
| her household's fame In perfect wise with sleeples<br>preserves,—give her a woman's name!                                                        |                  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                  |                  |  |  |  |  |
| BOOK I.—DOMESTIC VIRTUE.                                                                                                                         |                  |  |  |  |  |
| 1                                                                                                                                                |                  |  |  |  |  |
| ृ <b>57.</b> சிறைகாக்குங் காப்பெவன் செய்<br>மகளிர்                                                                                               | щ                |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                  |                  |  |  |  |  |

53. இல்ல தெனில்லவண் மாண்பாகு துள்ளதெனில்லவண் மாளுக் கடை There is no lack within the house, where wife in worth excels, ் கிறைகாக்குங் காப்பே தஃ (எ)

M Of what avail is watch and ward? Th Honour's a woman's safest guard.

74 58. பெற்முற் பெறிற்பெறுவர் பெண்டிர் பெருஞ்சிறப்புப் புத்தேனிர் வாழு முலகு

 $F_{r}$  If wife be wholly true to him who gained her as his bride,  $\lambda_{11}$  Great glory gains she in the world where gods in bliss abide.

இ Great glory gains she in the world where gods in bliss abi ந 59. புகழ்புரிக் தில்விலோர்க் கில்ஃல யிகழ்வார்முன் னேறுபோற் பீடு கடை

யக்டிவாரமுன் னேறபோற பிடு ஈடை Who have not spouses that in virtue's praise delight, They lion-like can never walk in scorners' sight.

They lion-like can never walk in scorners' sight.

னைக்கை என்பக்கட் பேறு (ம்) The house's 'blessing,' men pronounce the house-wife excellent;

The house's 'blessing,' men pronounce the house-wife excellent; The gain of blessèd children is its goodly ornament.

CHAPTER VII. அதி. எ.

(சுக)

புதல்வரைப்பெறுதல்.—The

Obtaining of Sons.

61. பெறுமவற்றுள் யாமறிவ தில்ஃ யெறிவறிந்த மக்சட்பே றல்ல பிற

(க)

- Of all that men acquire, we know not any greater gain, Than that which by the birth of learned children men obtain.
- ் 62. எழுபிறப்புக் தீயவை தீண்டா பழிபிறங்காப் பண்படை மக்கட் பெறின்
- (ഉ)
- Who children gain, that none No evils touch them, through reproach, of virtuous worth,
- the sev'n-fold maze of birth. |63. தம்பொரு ளென்பதம் மக்க ளவர்பொரு
  - டந்தம் விணேயான் வரும் Man's children are his fortune,' say the wise;
  - From each one's deeds his varied fortunes rise.
  - அமிழ்த்தினு மாற்ற வினிதே தம்மிக்கள் சிறுகை யளாவிய கூழ்
  - Than gods' ambrosia sweeter far the food before men laid,

(n\_)

(₽)

In which the little hands of children of their own have play'd.

The !

Tha<sup>,</sup> 50 65. மக்கண்மெய இண்ட <u>அ</u>டற்கின்ப மற்றவர் சொற்கேட்ட வின்ப*ஞ்* செவிக்கு

(G)

(a)

To parent sweet the touch of children dear; Their voice is sweetest music to his ear.

66. குழுவினி தியாழினி தென்ப தம்மக்கண் மழலேச்சொற் கேளா தவர்

uit (577)

'The pipe is sweet,' 'the lute is sweet,' by them 't will be averred, Who music of their infants' lisping lips have never heard.

67. தக்தை மகற்காற்று கன்றி யவையத்து முக்தி யிருப்பச செயல்

Sire greatest boon on son confers, who makes him meet In councils of the wise to fill the highest seat.

68. தம்மிற்றம் மக்க எறிவுடைமை மாகிலத்து மன் ஸுயிர்க் கெல்லா மினி கு

ھے)

Their children's wisdom greater than their own confessed, Through the wide world is sweet to every human breast.

69. ஈன்ற பொழுதிற் பெரி துவக்குக்

தன்மகளேச் சான்றே வெனக் கேட்ட தாய் When mother hears him named 'fulfill'd of wisdom's lore,'

When mother hears him named 'fulfill'd of wisdom's lor Far greater joy she feels, than when her son she bore.

 மகன்றக்தைக் காற்று முதவி யிவன்றக்கை யென்னேற்முன் கொல்லென்றுஞ் சொல்

(D)

To sire, what best requital can by grateful child be done? To make men say, 'What merit gained the father such a son?'

#### CHAPTER VIII. அத. அ.

அன்படைமை.--The Possession of Love.

71. அன்பிற்கு முண்டோ வடைக்குந்தா ழார்வலர் புன்கணீர் பூச மரும்

And is there bar that can even love restrain? The tiny tear shall make the lover's secret plain.

The tiny tear shall make the lover's secret plain. 72. ஆன்பிலா செல்லாக் தமக்குரிய சன்புடையா

12. அன்புலா செல்லாக தமக்குள்ள என்படையா சென்பு முரியர் பிறர்க்கு The loveless to themselves belong alone:

The loveless to themselves belong alone; The loving men are others' to the very bone.

BOOK I.—DOME

VIRTUE.

13

ζЗ.

அன்போ டியைந்த வழக்கென்ப கென்போ டியைந்த தொடர்பு வாருயிர்க்

(æ

(5.)
Of precious soul

The union yields

with body's flesh and bone, one fruit, the life of love alone.

(₽)

75.

அன்பீனு மார்வ முடைமை யதுபீனு நண்பென்னு நாடாச் சிறப்பு

From love fond yearning springs for union sweet of minds And that the bond of rare excelling friendship binds.

அன்புற் றமர்க்த வழக்கென்ப வையகத் தின்புற்ரு செய்துஞ் சிறப்பு

Sweetness on earth and rarest bliss above, These are the fruits of tranquil life of love.

⊽6. அறத்திற்கே யன்புசார் பென்ப வறியார் மறத்திற்கு மஃதே துணே (*5*<sub>fr</sub> ) 'he unwise deem love virtue only can sustain, t also helps the man who evil would restrain. என்பி லதனே வெயிற்போலக் காயுமே யன்பி லதனே யறம் (எ) As sun's fierce ray dries up the boneless things, So loveless beings virtue's power to nothing brings. 78. அன்பகத் தில்லா வுயிர்வாழ்க்கை வன்பாற்கண் வற்றன் மரந்தளிர்த் தற்று (*A*) The loveless soul, the very joys of life may know, When flowers, in barren soil, on sapless trees, shall blow. 79. புறத்துறுப் பெல்லா மெவன்செய்யும் யாக்கை யகத்து அப் பன்பி லவாக சூற) Chough every outward part complete, the body 's fitly framed; What good, when soul within, of love devoid, lies halt and maimed? 0. அன்பின் வழிய துயிர்கிலே யஃ திலார்க் கென்பு தோல் போர்த்த வுடம்பு (W) odies of loveless men are bony framework clad with skin; hen is the body seat of life, when love resides within.

GUESTS.

## CHAPTER IX. AB. 4.

விருந்தோம்பல்.—Cherishing

81. இருக்தோம்பி யில்வாழ்வ தெல்லாம் விருக்தோம்பி வேளாண்மை செய்தற்

விருந்தோம்பி வேளாண்மை செய்தற் பொருட்டு (க) All household cares and course of

daily life have this in view, Guests to receive with courtesy, and kindly acts to do. 82. விருந்து புறத்ததாத் தானுண்டல் சாவா மருந்தெனினும் வேண்டற்பாற் றன்று (உ) Though food of immortality should crown the board, Feasting alone, the guests

83.

வருவிருந்து வைகலு மோம்புவான் வாழ்க்கை பருவந்து பாழ்படுத லின்று

Each day he tends Painless, unfailing

without unfed, is thing abhorred.

the coming guest with kindly care; plenty shall his household share.

84. அகனமர்க்து செய்யா ளுறையு

முகனமர்ந்து நல்விருந் தோம்புவா னில்

With smiling face he entertains (. 'Fortune' with gladsome mind

each virtuous guest; 85. shall in his dwelling rest.

வித்து மிடல்வேண்டுங் கொல்லோ மிச்சின் மிசைவான் புலம்

விருக்தோம்பி

Who first regales his guest, and then himself supplies, O'er all his fields, unsown, shall plenteous harvests rise

O'er all his fields, unsown, shall plenteous harvests rise.

ு ∖86. செல்விருக் தோம்பி வருவிருக்து பார்க்கிருப்பா

பார்த்திருப்பா னல்விருந்து வானத் தவர்க்கு The guest arrived he tends, the coming guest expects to see; To those in heavenly homes that dwell a welcome guest is he. இணத்துணேத் தென்பதொன் றில்லே விருந்தின் அணேக்குணே வேள்விப் பயன் To reckon up the fruit of kindly deeds were all in vain; Their worth is as the worth of guests you entertain. 88. பரிக்தோம்பிப் பற்றற்றே மென்பர் விருந்தோம்பி வேள்வி தஃப்படா தார்

With pain they guard their stores, yet 'All forlorn are we,' they 'll cr Who cherish not their guests, nor kindly help supply.

(#

89. உடைமையு ளின்மை விருக்தோம்ப லோம்பா மடமை மடவார்க ணுண்டு

To turn from guests is penury, though worldly goods abound; 'Tis senseless folly, only with the senseless found.

### BOOK I.—DOMESTIC VIRTUE.

15

மோப்பக் குழையு மனிச்ச முகர்திரிர்து கோக்கக் குழையும் விருந்து (\$\omega\$) The flower of the 'Anicha' withers away,

If you do but its fragrance inhale; If the face of the host cold welcome convey,

The guest's heart within him will fail.

CHAPTER X. AB. So.

இனியவைகூறல்.—The Utterance of Pleasant Words.

91. இன்சொலா வீரம‰ இப் படிறிலவாஞ் செம்பொருள் கண்டார்வாய்ச் சொல் (a) Pleasant words are words with all pervading love

that burn; Words from his guileless mouth who can the very truth discern. 92. அகனமர்க் தீதலி னன்றே முகனமர்க் தின்சொல கைப் பெறின் (2) A pleasant word with beaming smile's preferred, Even to gifts with liberal heart conferred.

93. முகத்தானமர்க்கினிது கோக்கி யகத்தானு மின்சொ வினதே யறம் (rs\_) With brightly beaming smile, and kindly light of loving

And heart sincere, to utter pleasant words is charity.

eye, 94. துன்புறாஉக் துவ்வாமை யில்லாகும் யார்மாட்டு மின்புறாஉ மின்சொ லவர்க்கு (#) The men of pleasant speech that gladness breathe around, Through indigence shall never sorrow's prey be found. 95. பணிவுடைய னின்சொல தை லொ*ரு*வற் கணியல்ல மற்*று*ப் பிற

- (டு) Humility with pleasant speech to man on earth, Is choice adornment; all besides is nothing worth. 96. அல்லவை தேய வறம்பெருகு
- **நல்லவை நா**டி பினிய சொலின

(*&*\_{rr})

KUKKAL.

- Who seeks out good, words from his lips of sweetness flow; In him the power of vice declines, and virtues grow.
- grow. 97. நயனீன்று நன்றி பயக்கும் பயனீன்று பெண்டிற் றஃபெ்பிரியாச் சொல்
- (or) The words of sterling sense, to rule of right that strict adhere, To virtuous action prompting, blessings yield in every sphere.
- 98. சிறாடையு ணீங்கிய வின்சொன் மறுமையு மிம்மையு மின்பர் தரும் (அ) Sweet kindly words, from meanness free, delight of
- heart In world to come and in this world impart. 99. இன்சொ லினி தீன்றல் காண்பா னெவன்கொலோ வேன்சொல் வழங்கு வது

(கூ) Who sees the pleasure kindly speech affords.
Why makes he use of harsh, repellant words?
100. இனிய புளவாக வின்றைக் கூறல்
கனியிருப்பக் காய்கவர்க் தற்று
(ல்) When pleasant words are easy, bitter words to use,
Is, leaving sweet ripe fruit, the sour unripe to choose.

# CHAPTER XI. அதி. கக. செய்ந்நன்றியறிதல்.—The Knowledge of Benefits

GRATITUDE.

வையகமும் வானகமு மாற்ற லரிது Assistance (க) Is debt by

101. செய்யாமற் செய்த வுதவிக்கு

CONFERRED:

- given by those who ne'er received our aid, gift of heaven and earth but poorly paid. 102. காலத்தி ஞற்செய்த நன்றி சிறிதெனினு ஞாலத்தின் மாணப் பெரிது
- ஞாலத்தின் மாணப் பெரி*து* (உ)

The gift itself,—in excellence transcends the earth.

103. பயன்றாக்கார் செய்த வுதவி
கயன்றாக்கி னன்மை கடலிற் பெரிது
(ட) Kindness shown by those who weigh not
What the return may be;
When you ponder right its merit,
'Tis vaster than the sea.

A timely benefit,—though thing of little worth

பணத்துணேயாக் கொள்வர் பயன்றெரி வார் (ச) Each benefit to those of actions' fruit who rightly deem, Though small as millet-seed, as palm-tree vast will seem.

BOOK I.—DOMESTIC VIRTUE.

17

104. திணத்துணே நன்றி செயினும்

105. உதவி வரைத்தன் அதவி யுதவி செயப்பட்டார் சால்பின் வரைத்து (நி) The kindly aid's extent is of its worth no measure true; Its worth is as the worth of him to whom the act you do. 106. மறவற்க மாசற்மூர் கேண்மை துறவற்க தின்பத்திட் டிப்பாயார் கட்பு

துறவற்க துன்பத்துட்டுப்பாயார் கட்பு (கு) Kindness of men of stainless soul remember evermore! \ Forsake thou never friends who were thy stay in sorrow sore! 107.

எழுமை யெழுபிறப்பு முள்ளுவர் தங்கண் விழுமர் துடைத்தவர் நட்பு

(எ)

Through all seven worlds, in seven-fold birth, Remains in mem'ry of the wise, Friendship of those who wiped on earth, The tears of sorrow from their eyes.

108. கன்றி மறப்பது கன்றன்று கன்றல்ல தன்றே மறப்பது நன்று (અ)

'Tis never good to let the thought of good things done thee pass Of things not good, 'tis good to rid thy memory that very day.

<sup>away;</sup>109. கொன்றன்ன பின்<u>ஞ</u> செயிறு மவர் செய்த வொன்றுகன் றுள்ளக் கெடும (50) Effaced straightway is deadliest injury,

By thought of one kind act in days gone by. 110. எக்கன்றி கொன்மூர்க்கு முய்வுண்டா செய்க்கன்றி கொன்ற மகற்கு

முய் வில் ஃல (ல்) Who every good have killed, may yet destruction flee; Who 'benefit' has killed, that man shall ne'er 'scape free!

> CHAPTER XII. அதி. கஉ. துவெறிலேமை.—Impartiality.

 தகுதி யெனவொன்று கன்றே பகுதியாற் பாற்பட் டொழுகப் பெறின்

(æ)

If justice, failing not, its quality maintain,
Giving to each his due,—'tis man's one highest gain.

Giving to each his due,—'tis man's one highest gain.

18 THE KURRA!.. 1112. செப்ப முடையவ ஞக்கஞ் சிதைவின்றி 1 யெச்சத்திற் கேமாப் புடைத்து

(உ)

The just man's wealth unwasting shall endure, 9And to his race a lasting joy ensure. 113. கன்றே தேரினு கடுவிக்க்கா மாக்கத்தை V யன்றே யொழிய விடல்

ிhough only good it seem to give, yet gain
(க\_) 1èy wrong acquired, not e'en one day retain!

114. தக்கார் தகவில் சென்ப தவரவர்

V எச்சத்தாற் காணப் படும்

¹Who just or unjust lived shall soon appear:

By each one's offspring shall the truth be clear.

115.

கேடும் பெருக்கமு மில்லல்ல கெஞ்சத்துக் கோடாமை சான்*ருோ*ர்க்கணி

(டி) The gain and loss in life are not mere accident; Just mind inflexible is sages' ornament. 116. கெடுவெல்யா வென்ப தறிக்தன் வெஞ்ச நடுவொரீஇ யல்ல செயின் (கு) If, right deserting, heart to evil turn, 117. கெடுவாக வையா துலக நடுவாக நன்றிக்கட் டங்கியான் மூழ்வு (எ) The man who justly lives, tenacious of the right,

Let man impending ruin's sign discern!

- In low estate is never low to wise man's sight.

  118. சமன்செய்து சீர்தூக்குங் கோல்போ
  லமைக்தொருபாற் கோடாமை
  சான்றோக்கணி (அ) To stand, like balance rod
  that level hangs and rightly weighs, With calm
- சான்றோக்கணி (அ) To stand, like ba that level hangs and rightly weighs, With cal unbiassed equity of soul, is sages' praise. 119. சொற்கோட்ட மில்லது செப்ப மொருதஃயோ வட்கோட்ட மின்மை பெறின் (கூ) Inflexibility in word is righteousness, If men inflexibility of soul possess.
- 120. வாணிகஞ் செய்வார்க்கு வாணிகம் பேணிப் பிறவுக் தமபோற் செயின்
- As thriving trader is the trader known, Who guards another's interests as his own.

(W)

ருேற்ற

### CHAPTER XIII. அதி. கா.

அடக்கமுடைமை.—The Possession of Self-restrai

121. அடக்க மமரரு ஞய்க்கு மடங்காமை யாரிரு ஞய்த்து விடும் (க)

Controul of self does man conduct to bliss th' immortals share; Indulgence leads to deepest night, and leaves him there. 122. காக்க பொருளா

வடக்கத்தை யாக்க மதனினூஉங் கில்ஃ புயிர்க்கு (உ) Guard thou as wealth the power of self-controul ; Than this no greater gain to living soul!

123. செறிவறிக்து சீர்மை பயக்கு மறிவறிக்தாற்றி னடங்கப் பெறின் (ட) If versed in wisdom's lore by virtue's law you self restrain, Your self-repression known will yield you glory's gain. 124. கிஃயிற் றிரியா தடங்கியான்

மஃவினு மாணப் பெரிது (ச) In his station, all unswerving, if man self subdue, எல்லார்க்கு நன்மும் பணித லவருள்ளுஞ் செல்வர்க்கே செல்வக் தகைத்து

Greater he than mountain proudly rising to the view.

125.

126.

(சஈ)

To all humility is goodly grace; but chief to (西) With fortune blessed,—'tis fortune's diadem.
them

ஒருமையு ளாமைபோ ஃுக்தடக்க லாற்றி னெழுமையு மேமாப் புடைத்*து* 

Like tortoise, who the five restrains In one, through seven worlds bliss obtains. 127. யாகாவா ராயினு காகாக்க காவாக்காற் சோகாப்பர் சொல்லிழுக்குப் பட்டு (எ) Whate'er they fail to guard, o'er lips

men guard should keep; If not, through fault of tongue,

they bitter tears shall weep. 128. ஒன்று ஹக் தீச்சொற் பொருட்பய ஹண்டாயி னன்*ளுகா தா*கி விடும்

Though some small gain of good it seem to bring, The evil word is parent still of evil thing.

 $\Omega X_1$ 

129. தீயிறைச் சட்டபு ணுள்ளாறு மாறுதே காவிறைச் சுட்ட வடு

In flesh by fire inflamed, nature (கூ) In soul by tongue inflamed, the

may throughly heal the sore; 130. கதங்காத்துக்

கற்றடங்க லாற்அவான் செவ்வி

யறம்பார்க்கு மாற்றி னுழைக்து

( \varrho ) Who learns restraint, and guards his soul from wrath, Virtue, a timely aid, attends his path.

CHAPTER XIV. அதி. கச.

ஒழுக்கமுடைமை.—The Possession of Decorum

131. ஒழுக்கம விழுப்பர் தரலா ஞெழுக்க முயிரினு மோம்பப் படும்

'Decorum'
(s) 'Decorum'

gives especial excellence; with greater care should men guard than life, which all men share.

132. பரிக்தோம்பிக் காக்க வொழுக்கக் தெரிக்தோம்பித் தேரினு மஃதே துணே

Searching, duly (2) Man's only aid:

watching, learning,—'decorum' still we find toiling, guard thou this with watchful mind.

ஒழுக்க முடைமை குடிமை யிழுக்க மிழிந்த பிறப்பாய் விடும்

(*1*5\_)

'Decorum' 's true nobility on earth; 'Indecorum's' issue is ignoble birth.

| 134. மறப்பினு மோத்துக் கொளலாகும்                                                                                         |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| பார்ப்பான்                                                                                                               |  |  |  |  |  |
| பிறப்பொழுக்கங் குன்றக் கெடும்                                                                                            |  |  |  |  |  |
| (#) Though he forget, the Brâhman may regain his                                                                         |  |  |  |  |  |
| Vêdic lore; Failing in 'decorum due,' birthright's gone                                                                  |  |  |  |  |  |
| for evermore. 135. அழுக்கா அடையான்க                                                                                      |  |  |  |  |  |
| ணுக்கம்போன் றில்ல                                                                                                        |  |  |  |  |  |
| யொழுக்க முடையான்க ணுயர்வு                                                                                                |  |  |  |  |  |
| (6) The envious soul in life no rich increase of blessing                                                                |  |  |  |  |  |
| gains, So man of 'due decorum' void no dignity obtains.                                                                  |  |  |  |  |  |
| 136. ஒழுக்கத்தி னெல்கா ருரவோ<br>ரிழுக்கத்தி னேதம் படுபாக்க றிர்து                                                        |  |  |  |  |  |
| The strong of soul no jot abate  (***) Knowing that 'due decorum's'                                                      |  |  |  |  |  |
| of 'strict decorum's 'laws,                                                                                              |  |  |  |  |  |
| breach foulest disgrace will cause.                                                                                      |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                          |  |  |  |  |  |
| BOOK I.—DOMESTIC VIRTUE. 21                                                                                              |  |  |  |  |  |
| 137. ஒழுக்கத்தி னெய்துவர் மேன்மை                                                                                         |  |  |  |  |  |
| யிழுக்கத்தி னெய்துவ ரெய்தாப் பழி                                                                                         |  |  |  |  |  |
| (ল)                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
| 'Tis source of dignity when 'true decorum' is preserved;<br>Who break 'decorum's' rules endure e'en censures undeserved. |  |  |  |  |  |

138. கன்றிக்கு வித்தாகு கல்லொழுக்கக் தியொழுக்க மென்று மிடுபை தரும் (அ) 'Decorum true' observed a seed of good will be; 'Decorum's breach' will sorrow yield eternally.

139. ஒழுக்க முடையவர்க் கொல்லாவே திய வழுக்கியும் வாயாற் சொலல் (கூ) It cannot be that they who 'strict decorum's' law

fulfil, E'en in forgetful mood, should utter words of ill. 140. உலகத்தோ டொட்ட வொழுகல் பலகற்றுங் கல்லா ரறிவிலா தார் (மி) Who know not with the world in harmony to dwell, May many things have learned, but nothing well.

CHAPTER XV. அதி. கடு.

பிறனில் விழையாமை.—Not Coveting another's Wife.

141. பிறன்பொருளாட் பெட்டொழுகும் பேதைமை ஞூலத் தறம்பொருள் கண்டார்க ணில் (a) Who laws of virtue and possession's rights have known. Indulge no foolish love of her by right another's own. 142. அறன்கடை நின்முரு ளெல்லாம்

பிறன்கடை நின் (மூரிற் பேதையா ரில் (2) No fools, of all that stand from virtue's pale shut out. Like those who longing lurk their neighbour's gate

without. 143. விளிக்தாரின் வேறல்லார் மன்ற தெளிந்தாரிற் றீமை புரிந்தொழுகு வார் · They're numbered with the dead, e'en while they live,-how otherwise? With wife of sure confiding friend who evil things devise. 144. எனத்துணேய

ராயினு மென்னுக் தினத்துணேயுக் தேரான் பிறனில் புகல் (æ) How great soe'er they be, what gain have they of life,

Who, not a wait reflecting, seek a neighbour's wife?

145. எளிதென

22

THE KURRAL.

விளியாது

- வில் விறப்பா னெய்து மெஞ் ஞான்றும் நிற்கும் பழி 'Mere trifle!' saying thus, invades the home; so he ensures A gain of guilt that deathless aye endures.
- 146. பகைபாவ மச்சம் பழியென நான்கு மிகவாவா மில்லிறப்பான் கண்
- (சு) Who home invades, from him pass nevermore, Hatred and sin, fear, foul disgrace: these four. 147. அறனியலா னில்வாழ்வா னென்பான்
- பிறனியலாள் பெண்மை கயவா தவன் (எ) Who sees the wife, another's own, with no desiring eye, In sure domestic bliss he dwelleth ever virtuously.
- 148. பிறன்மணே கோக்காத போாண்மை சான்ருோக் கற்னென்ரே வான்ற வொழுக்கு (அ) Manly excellence, that looks not on another's wife,
- Ìs not virtue merely, 'tis full 'propriety ' of life. 149. கலக்குரியார் யாரெனி மைகீர் வைப்பிற் பிறற்குரியா டோடோயா தார்
- (**5**=)

151. அகழ்வாரைத் தாங்கு நிலம்போலத் தம்மை பிகழ்வார்ப் பொறுத்த றஃல As earth bears up the men who delve (க) To bear with scornful men of virtues

152. பொறுத்த விறப்பிண யென்று மதின

CHAPTER XVI. அதி. கள். பொறையுடைமை.—The Possession of Patience:

Who 're good indeed, on earth begirt by ocean's gruesome tide? The men who touch not her that is

பிறன்வரையாள் பெண்மை நயவாமை

(\varrho) Though virtue's bounds he pass, and

150. அறன்வரையா னல்ல செயினும்

evil deeds hath wrought; At least, 'tis good if

neighbour's wife he covet not.

another's bride.

FORBEARANCE.

into her breakt, is the best.

கன் அ

மறத்த லதனினு என்று

(오)

Forgiving trespasses is good always; Forgetting them hath even higher praise.

BOOK I .- DOMESTIC VIRTUE.

23

153. இன்மையு ளின்மை விருக்தொரால் வன்மையுள் வன்மை மடவார் பொறை (கூ)

The The

sorest poverty is bidding guest unfed depart; mightiest might to bear with men of foolish heart.

154. நிறையுடைமை நீங்காமை வேண்டிற் பொறையுடைமை போற்றி யொழுகப் படும் (ச)

Seek'st thou houour never tarnished to retain;
So must thou patience, guarding evermore,
maintain.

155. ஒ*றுத்தாரை* யொன்*ருக* வையாரே வைப்பர் பொறுத்தாரைப் பொன்போற் பொதிக்து (டு)

Who wreak their wrath as worthless are despised; Who patiently forbear as gold are prized.

who patiently forbear as gold are prized. 156. ஒ*றுத்தார்க் கொருநாளே* யின்பம் பொ*றுத்தார்க்கு*ப் பொன்றுக்

துணேயும் புகழ் ்் (சு)

Who wreak their wrath have pleasure for a day; Who bear have praise till earth shall pass away. 157. இறனல்ல தற்பிறர் செய்யினு

கோகொக்

தறனல்ல செய்யாமை நன்*று* 

(எ)

Though others work thee ill, thus shalt thou blessing reap: Grieve for their sin, thyself from vicious action keep!

158. மிகுதியான் மிக்கவை செய்தாரைத் தாக்தக்

தகுதியான் வென்று விடல்

(*9*4)

With overweening pride when men with injuries

assail,

By thine own righteous dealing shalt thou mightily prevail.

159. தூறந்தாரிற் ஹாய்மை யுடைய ரிறந்தார்வா பின்ஞச்சொ இேற்கிற் பவர் (கூ) They who transgressors' evil words endure

They who transgressors' evil words endure With patience, are as stern ascetics pure.

with patience, are as stern ascetics pure. 1 160. உண்ணது கோற்பார் பெரியர் பிறர்சொல்லு

மின்னச்சொ னேற்பாரிற் பின் (ம்) Though 'great' we deem the men that fast and

Though 'great' we deem the men that fast and suffer pain,
Who others' bitter words endure, the foremost

place obtain.

THE KURRAL.

24

#### CHAPTER XVII.

அழுக்காறுமை.—Not Envying. அதி. கஎ.

161. ஒழுக்காமுக் கொள்க வொருவன்றன் னெஞ்சத் தழுக்கா றிலாத வியல்பு 162. விழுப்பேற்றி னஃதொப்ப தில்ஃயோர் மாட்டு மேழுக்காற்றி னன்மை பெறின் If man can learn to envy none on earth,

( as ) As 'strict decorum's ' laws, that all men bind,

Let each regard unenvying grace of mind.

(2)

'Tis richest gift,-beyond compare its worth.

- 163. அறஞக்கம் வேண்டாதா னென்பான் பிறஞக்கம் பேணு தழுக்கறுப் பான் (ட) Nor wealth nor virtue does that man desire, 'tis plain,
- plain, Whom others' wealth delights not, feeling envious pain. 164. அழுக்காற்றி எல்லவை செய்யா நிழுக்காற்றி இனதம் படுபாக் கறிந்து (ச) The wise through envy break not virtue's laws, Knowing ill-deeds of foul disgrace the cause. 165. அழுக்கா அடையார்க் கதுசானு
- மொன்னுர் வழுக்கியுங் கேடீன் பதி (டு) Envy they have within! Enough to seal their fate

Though foemen fail, envy can ruin consummate.

166.

கொடுப்ப தழுக்க*று*ப்பான் சுற்ற முடுப்பதூஉ முண்பதூஉ மின்றிக் கெடும

(*&*ir)

Who scans good gifts to others given with envious eye, His kin, with none to clothe or feed them, surely die.

167. அவ்வித் தழுக்கா அடையாணீச் செய்யவ டவ்வையைக் காட்ட விடும் (எ) From envious man good fortune's goddess turns

away, Grudging him good, and points him out misfortune's prey.

168. அழுக்கா றெனவொரு பாவி தொருச்செற்*று*த் தீயுழி யுய்த்து விடும்

திருச்செற்றத் தீயுழி யுய்த்து விடும்

Envy, embodied ill, incomparable bane,
(4) Good fortune slays, and soul consigns to fiery

pain.

169. அவ்விய கெஞ்சத்தா ஞக்கமுஞ் செவ்வியான் கேடு நிணக்கப் படும் То

(கூ) Or

employ.

men of envious heart, when comes increase of joy, loss to blameless men, the 'why' will thoughtful hearts 170.

அழுக்கற் றகன்*முரு* மில்ஃ யஃதிலார் பெருக்கத்திற் றீர்ந்தாரு மில்

( W)

No envious men to large and full felicity attain; No men from envy free have failed a sure increase to gain.

CHAPTER XVIII. அதி. கஅ.

வெஃாமை.—Not Coveting.

171. கடுவின்றி கன்பொருள் வெஃகிற் குடிபொன்றிக் குற்றமு மாங்கே தெரும் (க) With soul unjust to covet others' well-earned store, Brings ruin to the home, to evil opes the door. 172. படுபயன் வெஃகிப் பழிப்படுவ செய்யார் கடுவென்மை காணு பவர்

(உ) Through lust of gain, no deeds that retribution bring Do they, who shrink with shame from every unjust thing. 173. சிற்றின்பம் வெஃகி யறனல்ல செய்யாரே மற்றின்பம் வேண்டு பவர்

(ட) No deeds of ill, misled by base desire,
Do they, whose souls to other joys aspire.
174. இலமென்று வெஃகுதல் செய்யார்
புலம்வென்ற புன்மையிற் காட்சி யவர்
(ச) Men who have conquered sense, with sight from sordid vision freed, Desire not others' goods, e'en in the hour of sorest need.
175.

அஃகி யகன்ற வறிவென்னும் யார்மாட்டும் வெஃகி வெறிய செயின் (6)
What gain, though lore refined of amplest reach he learn,
His acts towards all mankind if covetous desire to folly turn?

அருள்வெஃகி யாற்றின் கணின்*ரு*ன் பொருள்வெஃகிப் பொல்லா*த* சூழக் கெடும்

Though, grace desiring, he in virtue's way

(m) He's lost who wealth desires, and ponders
stand strong,
deeds of wrong.

4

 $^{246}$ 

176.

177. வேண்டற்க வெஃகியா மாக்கம் வூளேவயின்

மாண்டற் கரிதாம் பயன்

(a) Seek not increase by greed of gain acquired; That fruit matured yields never good desired.

178. அஃகாமை செல்வத்திற் கியாதெனின்

KURRAL.

வெஃகாமை வேண்டும் பிறன்கைப் பொருள் (அ) What saves prosperity from swift decline?

Absence of lust to make another's cherished riches thine!

179. அறனறிக்து வெஃகா வறிவுடையார்ச் திறனறிக் தாங்கே திரு

சேருக் (கூ)

ill;

Good fortune draws anigh in helpful time of need, To him who, schooled in virtue, guards his soul from greed. 180. இறலினு மெண்ணது வெஃகின்

விறலீனும் வேண்டாமை யென்னுஞ் செருக்கு (௰)

From thoughtless lust of others' goods springs fatal Greatness of soul that covets not shall triumph still.

\_\_\_\_\_

CHAPTER XIX. அதி. கக்.

புறங்கூறமை.—Not Backbiting.

181. அறங்கூறு னல்ல செயினு மொருவன் புறங்கூரு னென்ற லினிது Though virtuous words his lips speak not, If neighbour he defame not, there 's good (க)

and all his deeds are ill, vithin him still. 182. அறனழிறு யல்லவை

செய்தலிற் நீதே புறனமீஇப் பொய்த்து ககை (2) Than he who virtue scorns, and evil deeds

performs, more vile Is he that slanders friend, then meets him with false smile. 183. புறங்கூறிப்

பொய்த்துயிர் வாழ்தலிற் சாத லேறங்கூறு மாக்க் தெரும்

( ) 'Tis greater gain of virtuous good for man to die Than live to slander absent friend, and falsely praise

when nigh. 184. கண்ணின்ற கண்ணறச் சொல்லிறுஞ் முன்னின்ற பின்னேக்காச சொல்

சொல்லற்க In (சு) In presence though unkindly words you speak, say not absence words whose ill result exceeds your thought.

BOOK 1.—DOMESTIC VIRTUE.

27

185. அறஞ்சொல்லு கெஞ்சத்தா னன்மை புறஞ்சொல்லும் புன்மையாற் காணப் படும் (டு) The slanderous meanness that an absent friend defames, 'This man in words owns virtue, not in heart,' proclaims. 186. பிறன்பழி கூறுவான் றன்பழி யுள்ளுக் திறன்றெரிக்து கூறப் படும்

(கு) Who on his neighbours' sins delights to dwell, The story of his sins, culled out with care, the world will tell. 187. பகச்சொல்லிக் கேளிர்ப் பிரிப்பர் ககச்சொல்லி நட்பாட றேற்று தார்

கச்சொல்லி நட்பாட றேற்று தார் (எ) With friendly art who know not pleasant words to say, Speak words that sever hearts, and drive choice friends away.

188. துன்னியார் குற்றமுக் தூற்று மரபின ரென்ணகொ லேதிலார் மாட்டு

(4)

proclaim, What mercy will they show to other men's good name? 189. அறனேக்கி யாற்றுங்கொல் வையம்
புறனேக்கிப் புன்சொ லுரைப்பான்
பொறை (கூ)'Tis charity, I ween, that makes the earth sustain their load Who, neighbours' absence watching, tales of slander tell abroad. 190. ஏதிலார் குற்றம்போற் றங்குற்றங் காண்கிற்பிற் நீ துண்டோ மண்ணு முயிர்க்கு
(லி) If each his own, as neighbours' faults would scan, Could any evil hap to living man?

Whose nature bids them faults of closest friends

## CHAPTER XX. அதி. உம.

பயனிலசொல்லாமை.—The not Speaking Profitless Words.

191. பல்லார் முனியப் பயனில சொல்றுவா னெல்லாரு மெள்ளப் படும் (க)

Words without sense, while chafe the wise, Who babbles, him will all despise.

னயனில நட்டார்கட செய்தலிற் றீது (2) Words without sense, where many wise men hear, to pour Than deeds to friends ungracious done offendeth more.

192. பயணில பல்லார்முற் சொல்ல

28THE KURRAL.

193. நயனில னென்பது சொல்லும் பயனில பாரி*த் துரைக்கு முரை* (Æ) Diffusive speech of useless words proclaims

A man who never righteous wisdom gains. 194. நயன்சாரா நன்மையி னீக்கும் பயன்சாராப் பண்பில்சொற் பல்லா (æ) *ரகத்து* 

Unmeaning, worthless words, said to the multitude, To none delight afford, and sever men from good.

195. சீர்மை சிறப்பொடு நீங்கும் பயனில ரீர்மை யுடையார் சொலின<u>்</u>

(B) Gone are both fame and boasted excellence, When men of worth speak words devoid of sense. 196. பயனில்சொற்பாராட்டு வொண மக்கென்னல் மக்கட் பதடி பெனல் (கூ)

Who makes display of idle words' inanity, Call him not man,—chaff of humanity!

197. நயனிலை சொல்லி ஹஞ் சொல்லுக சான்றோர் பயனில சொல்லாமை நன்று (எ)

Let those who list speak things that no delight afford,
"Tis good for men of worth to speak no idle word.

198. அரும்பய ஞயு மறிவிஞர் சொல்லார் பெரும்பய னில்லாத சொல்

The wise, who weigh the worth of every utterance.

Speak none but words of deep significance. 199. பொருடீர்க்த பொச்சாக்துஞ்

சொல்லார்

மருடீர்ந்த மாச*று* காட்சி யவர் (கூ)

The men of vision pure, from wildering folly free.

Not e'en in thoughtless hour, speak words of vanity.

200. சொல்லுக சொல்லிற் பயனுடைய சொல்லற்க சொல்லிற் பயனிலாச் சொல் (மி)

சொல் (மி)

If speak you will, speak words that fruit afford,
If speak you will, speak never fruitless word.

BOOK 1.—DOMESTIC VIRTUE.
29

CHAPTER XXI. அதி. உக. தீவிணயச்சம்.—Dread of Evil Deeds.

201. தீவிணயா சஞ்சார் விழுமியா சஞ்சுவர் தீவிண யென்றுஞ் செருக்கு (க) With sinful act men cease to feel the dread of ill within; The excellent will dread the wanton pride of cherished sin. 202. தீயவை தீய பயத்தலாற் தீயவை தீயினு மஞ்சப் படும் (உ) Since evils new from evils ever grow, Evil than fire works out more dreaded woe. 203. அறிவினு வொல்லாக் தஃபைன்ப தீய செறுவார்க்குஞ் செய்யா விடல் (க\_) Even to those that hate make no return of ill; So shalt thou wisdom's highest law, 'tis said, fulfil.

204. மறக்தும் பிறன்கேடு சூழற்க சூழி னறஞ்சூழுஞ் சூழ்க்தவன் கேடு (ச)

Though good thy soul forget, plot not thy neighbour's fall,
Thy plans shall 'virtue's Power' by ruin to thyself forestall.

205. இலனென்ற தீயவை செய்யற்க செய்யி
னிலஞரு மற்றும் பெயர்த்து

(கு)

Make not thy poverty a plea for ill; Thy evil deeds will make thee poorer still. 206. தீப்பால தான்புறர்கட் செய்யற்க கோய்ப்பால தன்னே யடல்வேண்டா

தான் (கூ) What ranks as evil spare to do, if thou would'st shun Affliction sore through ill to thee by 207. ஏன்ப்பகை யுற்றுரு முய்வர்

others done.

- 2011. ஆணப்பகை புறமுரு முயவா விணப்பகை லீயாது பின்சென் றடும்
- (55)
  From every enmity incurred there is to 'scape a way;
- The wrath of evil deeds will dog men's steps, and slay. 208. தீயவை செய்தார் கெடுத னிழுறன்?ன வீயா தடியுறைக் தற்று
- ( $\mathcal{A}$ ) Man's shadow dogs his steps where'er he wends; Destruction thus on sinful deeds attends.

90 THE KUR 209. தன்ணத்தான் காதல குமி

٦a

- னெணத்தொன்றார் தான்னறக தீவிணப் பால்
- (450) Beware, if to thyself thyself is dear.

  Lest thou to aught that ranks as ill draw near!
- 210. அருங்கேட ெனென்ப தறிக மருங்கோடித் தீவிண செய்யா னெனின் (ஸ்) The man, to devious way of sin that never turned

aside, From ruin rests secure, whatever ills betide.

#### CHAPTER XXII. AB. 22.

ஓப்புரவறிதல்.—The Knowledge of what is BEFITTING A MAN'S

Position.

211. கைம்மாற வேண்டா கடப்பாடு

மாரிமாட் டென்னுற்அங் கொல்லோ வுலகு

(a) Duty demands no recompense; to clouds of heaven,

By men on earth, what answering gift is given? 212.

தாளாற்றித் தந்த பொருளெல்லாக் தக்கார்க்கு வேளாண்மை செய்தற் பொருட்டு

(2) The worthy say, when wealth rewards their toil-spent hours, For uses of beneficence alone 'tis ours.

213. புத்தே ெருலகத்து மீண்டும் பெறலரிதே யொப்புரவி னல்ல பிற (ட) To 'due beneficence' no equal good we know, Amid the happy gods, or in this world below. 214. ஒத்த தறிவா இயிர்வாழ்வான் மேற்றையான்

தெத்தாருள் வைக்கப் படும் (சு) Who knows what 's human life's He lives; the rest 'mongst dead

men have their place. ஊருணி நீர்நிறைந் தற்றே யுலகவாம் பேரமி வாளன் றிரு

befitting grace,

216.

The wealth
(⑤) Is as when

of men who love the 'fitting way,' the truly wise, water fills the lake that village needs supplies.

215.

பயன்மா முள்ளூர்ப் பழுத்தற்முற் செல்வ நயனுடை யான்கட் படின் ( & )
A tree that fruits in th' hamlet's central mart,
Is wealth that falls to men of liberal heart.

Is wealth that falls to men of liberal heart.

BOOK I.—DOMESTIC VIRTUE.

3

**217.** மருந்தாகித் தப்பா மரத்தற்*ருற்* செல்வம் பெருந்தகை யான்கட் படின்

(a)
Unfailing tree that healing balm distils from every part, Is ample wealth that falls to him of large and noble

heart. 218. இடனில் பருவத்து மொப்புரவிற் கொல்கார் கடனறி காட்சி யவர்

kindness due,'— They to whom Duty's self appears in vision true. 219. கயனுடையா னல்கூர்ந்தா தெல்

(A) E'en when resources fail, they weary not of '

செயுகீர்மை செய்யா தமைகலா வா*று* (கூ) The kindly-hearted man is poor in this alone. ஈகை.—Giving.

குறியெதிர்ப்பை நீர தாடைத்து (க) Call that a gift to needy men thou dost dispense, All else is void of good, seeking for recompense. 222. நல்லா றெனினுக் கொளறீது மேலுலக

221. வறியார்க்கொன் நீவதே பிகைமற்

*ஹெல்லாங்* 

222. கலலா முறனினாக பகாளற்து மேறுலக மில்லெனினு மீதலே கன்று (உ) Though men declare it heavenward path, yet to receive is ill; Though upper heaven were not, to give is virtue still. 223. இலனென்னு மெவ்வ முரையாமை யீதல குலனுடையான் கண்ணே யுள ( ) 'I've nought' is ne'er the high-born man's reply; He gives to those who raise themselves that cry. 224. இன்னு திரக்கப் படுத லிரந்தவ ரின்(ம்கங் காணு மளவு (#) The suppliants' cry for aid yields scant delight, Until you see his face with grateful gladness bright.

32THE KURRAL.

மாற்*றுவா ராற்ற*லிற் பின் (6) 'Mid devotees they 're great who hunger's pangs sustain, Who hunger's pangs relieve a higher merit

225. ஆற்அவா ராற்றல் பசியாற்ற லப்பசியை

gain.

226. ஆற்*ரு* ரழிபசி தீர்த்த லஃதொருவன் பெற்*ரு*ன் பொருள்வைப் புழி (5m) Let man relieve the wasting hunger men endure; For treasure gained thus finds he treasure-house secure. 227. பாத்தாண் மரீஇ யவணப் பசியென்றுக் தீப்பிணி தீண்ட லரிது

(a) Whose soul delights with hungry men to share his meal. The hand of hunger's sickness sore shall never feel.

228. ஈத்துவக்கு மின்ப மறியார்கொ ருமுடைமை வைத்திழக்கும் வன்க ணவர் (அ) Delight of glad'ning human hearts with gifts do

they not know, Men of unpitying eye, who hoard their wealth, and lose it so? 229. இரத்தலி னின்னது மன்ற கிரப்பிய தாமே தமிய ருணல்

(55) They keep their garners full, for self alone the board they spread; Tis greater pain, be sure, than begging daily bread!

230. சாதலி னின்து தெல்ல பினிததாஉ மீத லியையாக்கடை (மி)'Tis bitter pain to die! 'Tis worse to live

For him who nothing finds to give!

CHAPTER XXIV. அதி. உசு.

புகழ்.—Renown.

231. ஈத விசைபட வாழ்த் லதுவல்ல தா திய மில்ஃ புயிர்க்கு (க) See that thy life the praise of generous gifts obtain; Save this for living man exists no real gain. 232. உரைப்பா ருரைப்பவை யெல்லா மிரப்பார்க்டுகான் றீவார் மேனிற்கும்

(2) The speech of The men that புகழ் all that speak agrees to crown

give to those that ask, with fair renown.

BOOK I .- DOMESTIC VIRTUE.

33

233. ஒன்மு வுலகத் துயர்ந்த புகழல்லாற் பொன்று து நிற்பதொன் றில் ( ) Save praise alone that soars on high,

Nought lives on earth that shall not die.

234. நிலவரை நீள்புக மூரற்றிற் புலவரைப் போற்ரு து புத்தே ளுலகு (#) If men do virtuous deeds by world-wide ample glory crowned, The heavens will cease to laud the sage for other gifts renowned.

235.

நத்தம்போற் கேடு முளதாகுஞ் சாக்காடும் வித்தகர்க் கல்லா லரிது

**(G**)

Loss that is gain, and death of life's true bliss fulfilled, Are fruits which only wisdom rare can yield.

236. தோன்றிற் புகமுொடு தோன்றுக வஃதிலார் தோன்றலிற் முேன்முமை நன்று

தோன்றன்ற குறுன்று விருமை கண் (சூ)

If, man you walk the stage, appear Save glorious you can shine, 'twere

adorned with glory's grace; better hide your face. 237. புகழ்பட

வாழாதார் தக்கோவார் தம்மை யிகழ்வாரை கோவ தெவன் (எ)

If you your days will spend devoid of When men despise, why blame them?

goodly fame, You've yourself to blame. 238. வசையென்ப வையத்தார்க் கெல்லா மிசையென்னு மெச்சம் பெருஅ விடின் (அ) Fame is virtue's child, they say; if, then,

You childless live, you live the scorn of men.

239. வசையிலா வண்பயன் சூன்று மிசையிலா யாக்கை பொறுத்த நிலம் (கூ) The blameless fruits of fields' increase will dwindle down, If earth the burthen bear of men without renown.

240. வசையொழிய வாழ்வாரே வாழ்வா ரிசையொழிய வாழ்வாரே வாழா தவர் (௰)

Who live without
Who live without

reproach, them living men we deem; renown, live not, though living men they seem.

இவ்வறவியன் முற்றும்.

END OF THE SECTION ON 'DOMESTIC VIRTUE.'

5 34 THE KURRAL.

### § 3. ASCETIC VIRTUE. துறவறவியல். i. Religious Observances. விரதம்.

#### CHAPTER XXV. அதி. உடு. அருளுடைமை.—The Possession of Benevolence.

241. அருட்செல்வஞ் செல்வத்தோட் செல்வம் பொருட்செல்வம் பூரியார் கண்ணு முள (க)

Wealth of goods the vilest too possess.

242. நல்லாற்மு ஞடி யருளாள்க பல்லாற்முற் றேரினு மஃதே துணே

Wealth 'mid wealth is wealth of 'kindliness';

The law of 'grace' fulfil, by methods good due (2.) Though many systems you explore, this is your trial made, 243.

அருள்சேர்க்த கெஞ்சினர்க் கில்ஃ பிருள்சேர்க்த வின்ன வுலகம் புகல்

only aid.

They in See not

244.

(ଜ)

whose breast a 'gracious kindliness' resides, the gruesome world, where darkness drear abides.

மன்னுயி சோம்பி யருளாள்வாற் கில்லென்ப தன்னுயி ரஞ்சும் வினே

Who for undying souls of men provides (#) In his own soul the dreaded guilt of sin with gracious zeal, 245. shall never feel.

அல்ல லருளாள்வார்க் கில்ஃ வெளிவழங்கு மல்லன்மா ஞாலங் கரி

The teeming earth's vast realm, round which the wild winds Is witness, men of 'grace' no woeful want shall know.

blow, 246.

பொருணீங்கிப் பொச்சாக்தா ரென்ப ரருணீங்கி யல்லவை செய்தொழுகு வார்

Gain of true wealth oblivious they eschew,
Who 'grace' forsake, and graceless actions do.

அருளில்லார்க் கவ்வுலக மில்ஃ பொருளில்லார்க் கிவ்வுலக மில்லா தியாங்கு

As to impoverished men this present world is not; The 'graceless' in you world have neither part nor

lot,
BOOK I.—ASCETIC VIRTUE.

247.

(எ)

35

248. பொருளற்முர் பூப்ப சொருகா லருளற்மு ரற்முர்மற் முத லரிது

- (அ) Who lose the flower of wealth, when seasons change, again may bloom; Who lose 'benevolence,' lose all; nothing can change their doom. 249. தெருளாதான் மெய்ப்பொருள் கண்டற்முற் றேரி னருளாதான் செய்யு மறம்
- (கூ) When souls unwise true wisdom's mystic vision see, The 'graceless' man may work true works of charity. 250. வலியார்முற் றன்கு நிகுக்கதான் றன்னின் மெலியார்மேற் செல்லு மிடத்து (ல்) When weaker men you front with threat'ning brow, Think how you felt in presence of some stronger foe.

## CHAPTER XXVI. அதி. உசு.

புலான்மறுத்தல்.—The Renunciation of Flesh.

251. தன்னூன் பெருக்கற்குத் தான்பி*றி தூ*னுண்பா னெங்ஙன மாளு மருள்

(æ)

How can the wont of 'kindly grace' to him be known, Who other creatures' flesh consumes to feed his own? 252.

பொருளாட்சி போற்று தார்க் கில்ஃ பெருளாட்சி பாங்கில்ஃ யூன்றின் பவர்க்கு

(உ)

No use of wealth have they who guard not their estate

No use of wealth have they who guard not their estate; No use of grace have they with flesh who hunger sate. 253. படைகொண்டார் கெஞ்சம்போ

னன்*றூ*க்கா தொன்ற னுடல்சுவை யுண்டார் மனம்

(ட) Like heart of them that murderous weapons bear, his mind Who eats of savoury meat, no joy in good can find.

254. அருளல்ல தியாதெனிற் கொல்லாமை

254. அருளல்ல தியாதெனிற் கொல்லாமை கோறல் பொருளல்ல தவ்ஆன் றினல் (ச)'What's grace, or lack of grace'? 'To kill' is this, that 'not to kill'; To eat dead flesh can never worthy end fulfil. 255. உண்ணமை யுள்ள துயிர்கிஃ யூறுண்ண

வண்ணுத்தல் செய்யா தளறு

Who eats, hell swallows him, and renders not again. 36 THE KURRAL. 256.

(质) If flesh you eat not, life's abodes unharmed remain;

யாரும் 'We eat the slain,' you say, (கூ) Who'd kill and sell, I pray, 'by us no living creatures die';

தினற்பொருட்டாற் கொள்ளா துலகெனின்

விஃப்பொருட்டா லூன்றருவா ரில்

if none came there the flesh to buy? 257. உண்ணுமை வேண்டும் புலாஅல் பிறிதொன்றன் புண்ண துணர்வார்ப் பெறின (எ) With other beings' ulcerous wounds their hunger If this they felt, desire to eat must surely cease.

they appease; செயிரிற் றஃப்பிரிக்த காட்சியா ருண்ணு ருயிரிற் றஃப்பிரிந்த ஆன்

258.

Whose souls the vision pure and passionless (A) Eat not the bodies men of life bereave.

perceive,

259.

அவிசொரிக் தாயிரம் வேட்டலி னென்ற அயிர்செகுத் துண்ணமை கன்று

(ﷺ)
Than thousand rich oblations, with libations rare,
Better the flesh of slaughtered beings not to share.

260. கொல்லான் புலாலே மறுத்தாணக்

கைகூப்பி யெல்லா வுயிருக் தொழும்

(w) Who slays nought,—flesh rejects,—his feet before All living things with clasped hands adore.

CHAPTER XXVII. அதி. ഉദ.

தவம்.—Penance.

261. உற்றகோய் கோன்ற லுயிர்க்கு அகண் யற்றே தவத்திற் குரு செய்யாமை

(æ)

To bear due penitential pains, while no offence He causes others, is the type of 'penitence.'

262. தவமுக் தவமுடையார்க் காகு மவம் தணேயஃ திலார் மேற்கொள் வது

To 'penitents' sincere avails their 'penitence'; Where that is not, 'tis but a vain pretence.

263. துறந்தார்க்குத் துப்புரவு வேண்டி மறக்தார்கொன் மற்றை யவர்க டவம் ( 15\_ ) Have other men forgotten 'penitence,' who strive

To earn for penitents the things by which they live? BOOK I .- ASCETIC VIRTUE.

37

(ഉ)

264. ஒன்னூர்த் தெறலு முவந்தாரை யாக்கலு மெண்ணிற் றவத்தான் வரும்

(சு) Destruction to his foes, to friends increase of joy, The 'penitent' can cause, if this his thoughts employ. 265. வேண்டிய வேண்டியாங் கெயதலாற் செய்தவ மீண்டு முயலப் படும (டு)

That what they wish may, as they wish, be won, By men on earth are works of painful 'penance' done. 266. தவஞ்செய்வார் தங்கருமஞ் செய்வார் மற்றல்லா சவஞ்செய்வ ராசையுட் பட்டு

( & )
Who works of 'penance' do, their end attain,
Others, in passion's net ensnared, toil but in vain.

267. சடச்சுடரும் பொன்போ லொளிவிடுக் துன்பஞ் சுடச்சுட கோற்கிற் பவர்க்கு

The hotter glows the fining fire, the gold the brighter shines;
The pain of penitence, like fire, the soul of man refines.
268. தன்னுயிர் தானறப் பெற்று கூ யேகுய

மன்னுயி செல்லாக் தொழும் (அ) Who gains himself in utter self-control, Him worships every other living soul.

( எ)

் **2**69. கூற்றங் குதித்தலுங் கைகூடு கோற்றலி ஞற்ற றீலப்பட் டவர்க்கு

- (Æ)

  E'en over death the victory he may gain,
  If power by penance won his soul obtain.
- 270. இலர்பல சாகிய காசண கோற்பார் சிலர்பலர் கோலா தவர் (௰)
  - The many all things lack! The cause is plain; The 'penitents' are few. The many shun such pain.

# CHAPTER XXVIII. அதி. உஅ.

கூடாவொழுக்கம்.—Inconsistent Conduct.

271. வஞ்ச மனத்தான் படிற்ௌழுக்கம் பூதங்க

- கோந்து மகத்தே நகும் (க) Who with deceitful mind in false way walks of covert sin, The five-fold elements his frame compose, deride within. 38
- 272. வானுயர் தோற்ற மெவன்செய்யுக் தன்னெஞ்சக் தானறி குற்றப் படின்

KURRAL.

(2) What gain, though virtue's semblance high as

heaven his fame exalt, If heart dies down through sense of self-detected fault? 273. வலியி னிஃமைரன் வல்லாருவம் பெற்றம புலியின்றேல் போர்த்துமெய்க் தற்று (ட) As if a steer should graze wrapped round Is show of virtuous might when weakness

செய்தல் புதன்மறைக்து வேட்டுவன் புட்சிமிழ்த் தற்று (ச)'Tis as a fowler, silly birds to snare, in thicket lurks, When, clad in stern ascetic garb, one secret evil works. 275. பற்றற்றே மென்பார் படிற்றெழுக்க மெற்றெற்றென் றேதம் பலவுக் தரும

with tiger's skin, 1------ within 274. தவமறைக் தல்லவை

(டு)
'Our souls are free,' who say, yet practise evil secretly,'
What folly have we wrought!' by many shames
o'erwhelmed, shall cry. 276. கெஞ்சத்திற் அறவார்
துறக்தார்போல்
வஞ்சித்து வாழ்வாரின் வன்கணு ரில்
(கூ) In mind renouncing nought, in speech renouncing

every tie, Who guileful live,—no men are found than these of 'harder eye.' 277. புறங்குன்றி கண்டினய சேனு மகங்குன்றி மூக்கிற்கரியா ருடைத்து (ஏ) Outward, they shine as 'kunri' berry's scarlet

bright; Inward, like tip of 'kunri' bead, as black as night. 278. மனத்தது மாசாக மாண்டார் கீராடி

278. மனத்தது மாசாக மாணடார நீராடி மறைக்தொழுகு மாக்தர் பலர் (அ) Many wash in hallowed waters, living lives of hidden shame Foul in heart, yet high upraised of men in

virtuous fame. 279. கணேகொடி தி யாழ்கொடு

விணபடு பொலாற் கொளல் (கூ) Cruel is the arrow straight, the crookèd lute is sweet, Judge by their deeds the many forms of men you meet. 280. மழித்தலு சீட்டலும் வேண்டோ வுலகம் பழித்த தொழித்து விடின்

 $(\hat{\omega})$  What's the worth of shaven head or tresses long, If you shun what all the world condemns as wrong?

----

செவ்விதாங் கன்ன

#### CHAPTER XXIX. அதி. உக. கள்ளாமை.—The Absence of Fraud.

281. எள்ளாமை வேண்டுவா னென்பா னெனேத்தொன்றுங் கள்ளாமை காக்ககன் னென்

கள்ளாமை காக்கதன் னெஞ்சு (க) Who seeks heaven's joys, from impious levity secure,

(க) Who seeks heaven's joys, from impious levity Let him from every fraud preserve his spirit pure. 282. உள்ளத்தா <u>ஆ</u>ள்ளலுக் தீதே

பிறன்பொருஃாக் ■ கள்ளத்தாற் கள்வே மெனல் (a )'Tis sin if in the mind man but the thought

(உ)'Tis sin if in the mind man but the thought conceive: 'By fraud I will my neighbour of his wealth bereave.' 283. களவினை வாகிய வாக்க

் மளவிறக் தாவது போலக் கெடும் (க\_)

The gain that comes by fraud, although it seem to With limitless increase, to ruin swift shall go.

284. களவின்கட் கன்றிய காதல் விளேவின்கண் வீயா விழும**ர்** தரும்

(#) The lust inveterate of fraudful gain, Yields as its fruit undying pain. 285. அருள்கருதி யன்புடைய ராதல் பொருள்கரு திப் பொச்சாப்புப் பார்ப்பார்க ணில் (நி) 'Grace' is not in their thoughts, nor know they kind affection's power, Who neighbour's goods desire, and watch for his unguarded hour. 286. அளவின்க ணின்ருழுக லாற்மூர் . களவின்கட் கன்றிய கா*த* லவர் ( 457) They cannot walk restrained in wisdom's measured bound, In whom inveterate lust of fraudful gain is found. 287. களவென்னுக்காரறி வாண்டை யளவென்னு மாற்றல் புரிக்தார்க ணில் (a) Practice of fraud's dark cunning arts they shun, Who long for power by 'measured wisdom' won. 288. அளவறிந்தார் நெஞ்சத் தறம்போல நிற்குங் களவறிக்தார் கெஞ்சிற் கரவு ( As virtue dwells in heart that 'measured wisdom' gains; Deceit in hearts of fraudful men established

40 THE KURRAL.

reigns.

289. அளவல்ல செய்தாங்கே வீவா களவல்ல மற்றைய தேற்ரு தவர் தள்ளாது புத்தே ளூலகு கள்ளார்க்குத் (மி) The fraudful forfeit life and being here below; Who fraud eschew the bliss of heavenly beings know.

வாய்பை. —VERACITY.

291. வாய்மை யெனப்படுவ தியாதெனின்

தீமை யிலாத சொலல்

Who have no lore save that which fraudful arts supply, Acts of unmeasured vice committing straightway die.

290. கள்வார்க்குத் தள்ளு முயிர்நில

(கூ)

யாதொன்அக்

(க) You ask, in lips of men what 'truth' may be: 'Tis speech from every taint of evil free. 292. பொய்மமையும் வாய்மை பிடத்த புகை சீர்ந்த

நன்மை பயக்கு மெனின் (உ) Falsehood may take the place of truthful word, He lives in souls of all mankind. 295. மனத்தொடு வாய்மை மொழியிற் றவத்தொடு தானஞ் செய்வாரிற் ற‰ (6) Greater is he who speaks the truth with full consenting mind, Than men whose lives have penitence and charity combined. 296. பொய்யாமை யன்ன புகழில்லே யெய்யாமை யெல்லா வறமுக் தரும் (377) No praise like that of words from falsehood free; This every virtue yields spontaneously. BOOK I .- ASCETIC VIRTUE. 41297. பொய்யாமை பொட பாமை யாற்றி னறம்பிற

If blessing, free from fault, it can afford. 293. தன்னெஞ் சறிவது பொய்யற்க

றன்னெஞ்சே தன்ணச் சுடும்

ருள்ளத்து வெல்லா முளன் (ச) True to his inmost soul who lives,—enshrined

(ட) Speak not a word which false thy own heart knows, Self-kindled fire within the false one's spirit glows. 294. உள்ளத்தாற் பொய்யா தொழுகி

பொய்த்தபின்

னுலகத்தா

செய்யாமை செய்யாமை கன்று (ஏ) If all your life be utter truth, the truth alone, "Tis well, though other virtuous acts be left undone.

298. புறக்தூய்மை நீரா னமையு மகக்தூய்மை வாய்மையாற் காணப் படும் (அ) Outward purity the water will bestow;

299.

Inward purity from truth alone will flow.

எல்லா பிளைக்கும் பிளைக்கல்ல சான்றோர்க்குப் பொய்யா பிளைக்கே பிளைக்கு

Every lamp is not a lamp in wise men's sight;

(55) That's the lamp with truth's pure radiance bright.

300. யாடுடிய்யாக் கண்டவற்று ளில்லே யெணத்தொன்றும் வாய்மையி னல்ல பிற

 $(\hat{\omega})$  Of all good things we 've scanned with studious care, There's nought that can with truthfulness compare.

CHAPTER XXXI. அதி. நடக.

## வெகுளாடை.—The not being Angry.

301. செல்லிடத்துக் காப்பான் சினங்காப்பா னல்லிடத்துக் காக்கினென் காவாக்கா லென் (க)

Where thou hast power thy angry will to work, thy Where power is none, what matter if thou check or

give it rein? 302. செல்லா விடத்துச் கினந்தீது செல்லிடத்து மில்லதனிற் நீய பிற (உ) Where power is none to wreak thy wrath, wrath impotent is ill: Where thou hast power thy will to work

impotent is ill; Where thou hast power thy will to work, 'tis greater evil still.

303. மறத்தல் வெகுளியை யார்மாட்டுக் தீய பிறத்த லதனன் வரும்

If any rouse thy wrath, the trespass straight forget (m.) For wrath an endless train of evils will beget.

304.

wrath restrain;

ககையு முவகையுங் கொல்லுஞ் சினத்திற் பகையு முளவோ பிற

(æ)

Wrath robs the face of smiles, the heart of joy, What other foe to man works such annoy?

THE KURBALL

305. தன்னேத்தான் காக்கிற் சினங்காக்க காவாக்காற் றன்ணயே கொல்லுஞ் சினம் (து) If thou would'st guard thyself, guard against wrath alway'Gainst wrath who guards not, him his

wrath shall slay. 306. சினமென்றுஞ் சேர்ந்தாரைக் கொல்லி

யினமென்னு மேமப் புணேயைச் சுடும் (சு) Wrath, the fire that slayeth whoso draweth near, Will burn the helpful 'raft' of kindred dear.

307. சினத்தைப் பொருளென்று கொண்டவன் டேடு

கேடு நிலத்தறைந்தான் கைபிழையா தற்*று* (எ) The hand that smites the earth unfailing feels the sting; So perish they who nurse their wrath as noble thing.

இணரெரி தோய்வன்ன வின்னு செயினும் புணரின் வெகுளாமை கன்று

(அ) 'Tis well if thou canst save thy soul like touch of tongues of fire, 309.

from burning ire.

all-renouncing sages they!

Though men should work thee woe,

உள்ளிய வெல்லா முடனெய்து முள்ளத்தா வுள்ளான் வெகுளி யெனின்

(கூ)
If man his soul preserve from wrathful fires,
He gains with that whate'er his soul desires.
310. இறக்தா ரிறக்தா சணயர் சினத்தைத்
துறக்தார் துறக்தார் துணே
(லி) Men of surpassing wrath are like the men who've passed away; Who wrath renounce, equals of

### CHAPTER XXXII. AS. E.2.

இன்றுசெய்யாமை.—Not doing Evil.

#### 311.

சிறப்பீனுஞ் செல்வம் பெறினும் பிறாக்கின்னு செய்யாமை மாசற்*ரூ*ர்

கோள்

- Though ill to neighbour wrought should glorious
  No ill to do is fixed decree of men in spirit pure.
- pride of wealth secure, 312.

கறுத்தின்னு செய்தவக் கண்ணு மறுத்தின்னு செய்யாமை மாசற்*மூர்* 

கோள்

(2.)
Though malice work its worst, planning no ill return,
And work no ill, is fixed decree of men in spirit pure.

to endure,

#### BOOK I .- ASCETIC VIRTUE.

43

313.

செய்யாமை செ*ற்மூார்*க்கு மின்தை செய்தபி னுய்யா விழுமக் *தரு*ம்

(n\_)

Though unprovoked thy soul malicious foes should Retaliation wrought inevitable woes will bring.

 $_{
m sting}$ , 314.

இன்னுசெய் தாரை யொ*றுத்த* லவர்காண கன்னயஞ் செய்து விடல்

(*4*<sup>2</sup>)

To punish wrong, with kindly benefits the doers ply; Thus shame their souls; but pass the ill unheeded by.

315.

## அறிவினை னகுவ தாண்டோ பிறிதினேய் தக்கோய்போற் போற்றுக் கடை

- (*®*)
- From wisdom's vaunted lore what doth the learner gain, If as his own he guard not others' souls from pain?
- 316. இன்னு வெனத்தா னுணர்ந்தவை துன்னுமை வேண்டும் பிறன்கட் செயல்
- (சு) What his own soul has felt as bitter pain, From making others feel should man abstain. 317. எனத்தானு மெஞ்ஞான்அம் யார்க்கு
- மனத்தான மாணசெய் யாமை தலே
  (எ) To work no wilful woe, in any wise, through all the
- days, To any living soul, is virtue's highest praise. 318. தன்னுயிர்க் கின்னுமை தானறிவா னென்கொலோ மன்னுயிர்க் கின்னு செயல்
- மனனுயாக கானை செயல (அ) Whose soul has felt the bitter smart of wrong, how can He wrongs inflict on ever-living soul of man?
- can He wrongs inflict on ever-living soul of man?

பிறர்க்கின்ன முற்பகற் செய்யிற் றமக்கின்ன பிற்பகற் முமே வரும்

(கூ)

If, ere the noontide, you to others evil do, Before the eventide will evil visit you.

He evil shuns who freedom seeks from ill.

320. கோயெல்லா கோய்செய்தார் மேலவா கோய்செய்யார் கோயின்மை வேண்டு பவர் (௰) O'er every evil-doer evil broodeth still;

CHAPTER XXXIII. அதி. ஈ.ஈ. கொல்லாமை.—Not Killing.

321. அறவினே யாதெனிற் கொல்லாமை கோறல் பிறவினே யெல்லாக் தரும்

- (க) What is the work of virtue? 'Not to kill'; For 'killing' leads to every work of ill. 322. பகுத்தாண்டு பெல்லுயி சோம்புத ஹாலோர் தொகுத்தவற்று எெல்லந் தஃ (உ) Let those that need partake your meal; guard
- (உ) Let those that need partake your meal; guard everything that lives: This the chief and sum of lore that hoarded wisdom gives. 323. ஒன்றுக் கல்லது கொல்லாமை மற்றதன
- பின்சாரப் பொய்யாமை கன்று (கூ) Alone, first of good things, is 'not to slay'; The second is, no untrue word to say. 324. கல்லா றெனப்படுவ தியாதெனின்
- 324. கல்லா ஹெனப்படுவ தியாதெனின் யாதொன்றுங் கொல்லாமை சூழு கெறி (ச) You ask, What is the good and perfect way? "Tis path of him who studies nought to slay. 325.
- நிஃேயஞ்சி நீத்தாரு ளெல்லாங் கொஃேயஞ்சிக் கொல்லாமை சூழ்வான் றஃ
- Of those who 'being'
  (19) Who, dreading crime

dread, and all renounce, the chief are they, of slaughter, study nought to slay.

326.கொல்லாமை மேற்கொண்டொழுகுவான்

320. கொல்லாமை மேற்கொண் டொழுகுவான செல்லா துயிருண்ணுங் கூற்று வாழ்நாண்மேற்

( क) Ev'n death, that life devours, their happy days shall spare,

Who law, 'Thou shall not kill,' uphold with reverent care. 327.

328.

தன்னுயிர் நீப்பினுஞ் செய்யற்க தான்பிறி

தின்னுயிர் நீக்கும் விணே

Though thine own life for
(எ) Take not from aught that

that spared life the price must pay,

lives gift of sweet life away. நன்முகு மாக்கம் பெரிதெனினஞ் கொன்முகு மாக்கங் கடை

Though great the gain of good should seem, the wise Will any gain by slaughter won despise.

BOOK I .- ASCETIC VIRTUE.

45

329. கொஃவினோய ராகிய மாக்கள் புலேவினேயர் புன்மை தெரிவா ரகத்து ( 450 ) Whose trade is 'killing,' always vile they show, To minds of them who what is vileness know. 330. உயிருடம்பி னீக்கியா ரென்பர்

செயிருடம்பிற் செல்லாத்தீ வாழ்க்கை

(W) யவர் Who lead a loathed life in bodies sorely pained, Are men, the wise declare, by guilt of slaughter

stained.

விரதமுற்றும்.

END OF 'RELIGIOUS OBSERVANCES.'

§ 3. ASCETIC VIRTUE—continued. ii. Wisdom. 577 87 io.

CHAPTER XXXIV. அதி. டி.சு. கிலயாமை.—Instability.

331. நில்லா தவற்றை நிலேயின வென்றுணரும் புல்லறி வாண்மை கடை (க) Lowest and meanest lore, that bids men trust

secure, In things that pass away, as things that shall endure! 332. கூத்தாட்டவைக்குழாத் தற்றே பெருஞ்செல்வம்

போக்கு மதுவிளிர் தற்று

(2) As crowds round dancers fill the hall, is wealth's

Enduring works in working wealth straightway employ.
334. கா இளன வொன்று போற்காட்டி
யுடிரீரும்
வாள தாணர்வார்ப் பெறின்
(ச) As 'day' it vaunts itself; well understood, 'tis '
knife,' That daily cuts away a portion from thy life.
335. காச்செற்று விக்குண்டேல் வாராமு
னல்விணே
மேற்சென்று செய்யப் படும்
(டு)

increase; Its loss, as throngs dispersing, when the

லற்குப வாங்கே செயல்

333. அற்கா வியல்பிற்றுச் செல்வ மதுபெற்று

(E) Unenduring is all wealth; if you wealth enjoy,

dances cease.

of gurgling breath, 336. power of death. கெருகே ஹௌ இெருவே னின்றில்ஃ பென்னும் பெருமை யுடைத்திவ் வுலகு

Before the tongue lie powerless, 'mid the gasp Arouse thyself, and do good deeds beyond the

Existing yesterday, to-day to nothing hurled!—
(##) Such greatness owns this transitory world.

337. ஒருபொழுதும் வாழ்வ தறியார் கருதுப கோடியு மல்ல பல

Who know not if their happy lives shall last the (σ) In fancies infinite beguile the hours away!

BOOK 1.—ASCETIC VIRTUE.

day.

47

338.

(A)

குடும்பை தனித்தொழியப் புட்பறர் தற்றே யுடும்போ டுயிரிடை நட்பு

Birds fly away, and leave the nest deserted bare; Such is the short-lived friendship soul and body share.

339. உறங்கு வதுபோலுஞ் சாக்கா டுறங்கி விழிப்பது போலும் பிறப்பு Death is sinking into slumbers deep; Birth again is waking out of sleep. 340. புக்கி லமைந்தின்று கொல்லோ வுடம்பினுட் டுச்சி விருந்த வுயிர்க்கு ( $\hat{\omega}$ ) The soul in fragile shed as lodger courts repose:— Is it because no home's conclusive rest it knows? CHAPTER XXXV. அத. ஈ.டு. தறவு.—Renunciation. Beschi introduces this Chapter with the following note "This should form the fourth book of this work, since it was the design of the Author to include in his poem the four most esteemed things, அறம் பொருள் ! இன்பம் வீடு. But he has not assigned to வீடு a separate Book, because (1) it is very brief, being only three Chapters; and (2) it really

(கூ)

belongs to the first Book, since
Of these தறவு is the first."

The Tam. Com. arranges Ch. xxxiv.-xxxvii. under the head of ஞரனம் or wisdom,

only

by virtues can 'emancipation' (and) be sought.

னீண்டியற் பால பல
(உ) 'Renunciation' made—ev'n here true pleasures men acquire; 'Renounce' while time is yet, if to those pleasures you aspire. 343. அடல்வேண்டு மைந்தின் புலத்தை விடல்வேண்டும் வேண்டிய வெல்லா மொருங்கு (நட)'Perceptions of the five' must all expire;—
Relinquished in its order each desire.

344. இயல்பாகு கோன்பிற்கொன் றின்மை

ம்யலாகு மற்றும் பெயர்த்து

which is gained by obedience to the laws laid down in

[Ch. xxv.-xxxIII.], and which secures emancipation

the section on விரதம்

(மோட்சம், வீடு).']

யுடைன்ம

341. யாதனின் பாதனி னீங்கியா தே லதனி னதனி னிலன் (க) From whatever, aye, whatever, man gets free, From that, aye, from that, no more of pain hath he! 342. வேண்டினுண் டாகத் தாறக்க துறக்கபி life? 346. யானென தென்னுஞ் செருககஅப்பான் வானேர்க் குயர்க்த வுலகம் புகும் (கா) Who kills conceit that utters 'I' and 'mine,' Shall enter realms above the powers divine. 347. பற்றி விடாஅ விடும்பைகள் பற்றினப் பற்றி விடாஅ தவர்க்கு (எ) Who cling to things that cling and eager clasp, Griefs cling to them with unrelaxing grasp. 348. தஃப்பட்டார் தீரத் துறந்தார் மயங்கி வஃப்பட்டார் மற்றை யவர்

(4) Who thoroughly 'renounce' on highest height are set: The rest, bewildered, lie entangled in the net.

(ச) 'Privation absolute' is penance true; 'Possession' brings bewilderment anew. 345. மற்றாக் தொடர்ப்பா டெவன்கொல்

*லுற்ளு*ர்க் குடம்பு மிகை

(6) To those who sev'rance seek from being's varied strife, Flesh is burthen sore; what then other bonds of

பிறப்ப**று**க்க

349. பற்றற்ற கண்ணே பிறப்பறுக்கு மற்று நிலேயாமை காணப் படும் (456) When that which clings falls off, severed is being's

tie; All else will then be seen as instability. 350. பற்றுக பற்றற்ளுன் பற்றிண யப்பற்றைப்

பற்றாக பெற்று பிடைற்கு (D) Cling thou to that which He, to Whom nought clings, hath bid thee cling, Cling to that bond, to get thee free from every clinging thing.

மெய்யுணர்தல்.—Knowledge of the True.

CHAPTER XXXVI. அதி. டி.கு.

பொருளல் லவற்றைப் பொருளென் அணரு மருளானு மாணுப் பிறப்பு

351.

Of things devoid of truth as real things men deem (a) Cause of degraded birth the fond delusive dream!

354.

352. இருணீங்கி பின்பம பயக்கு

மாநணீங்கி மாசுறு கோட்சி யவர்க்கு Darkness departs, and rapture springs to men who (2) The mystic vision pure, from all delusion free.

353. ஜயத்தி னீங்கித் தெளிந்தார்க்கு see வையத்தின் வான கணிய துடைதது When doubts disperse, and mists of error roll

( . Away, nearer is heav'n than earth to sage's soul.

ஐயுணர் வெயதியக் கண்ணும் பயனின்றே மெய்யுணர் வில்லா தவர்க்கு

Five-fold perception gained, what benefits accrue (#) To them whose spirits lack perception of the true? 355. எப்பொரு ளெத்தன்மைத் தாயினு மப்பொருண் மெய்ப்பொருள் காண்ப

தறிவு (டு)

(எ)

Whatever thing, of whatsoever kind it be,

'Tis wisdom's part in each the very thing to see.

356. கற்றீண்டு மெய்ப்பொருள் கண்டார் தஃலப்படுவர்

மற்றீண்டு வாரா நெறி (கு) Who learn, and here the knowledge of the true

obtain, Shall find the path that hither cometh not again. 357.

ஓர்த்துள்ள முள்ள துணரி னெருதஃலயாப் பேர்த்துள்ள வேண்டா பிறப்பு

The mind that knows with certitude what is, and ponders well, Its thoughts on birth again to other life

need not to dwell. 358. பிறப்பென்னும் பேதைமை

கீங்கச் சிறப்பென்னுஞ் செம்பொருள் காண்ப ( ) When folly, cause of births, தறிவு

departs; and soul can view The truth of things, man's dignity-'tis wisdom true. 359. சார்புணர்ந்து சார்பு கெடவொழுகின்

சார்தரா சார்தரு கோய் ம*ற்றழித்து* 

(கூ)

The true 'support' who knows-rejects 'supports' he Sorrow that clings and all destroys, shall cling to him sought before- 360.

no more.

காமம் வெகுளி மயக்க மிவைமுன்றி மைங் கெடக்கெடு கோய்

When lust and wrath and error's (\varrho) Their very names for age extinct,

triple tyranny is o'er, then pain shall be no more.

#### CHAPTER XXXVII. அதி. ந.எ.

அவாவறத்தல்.—The Extirpation of Desire.

361. அவாவென்ப வெல்லா வுடிர்க்கு மெஞ்ஞான்றார் தவாஅப் பிறப்பீனும் வித்து (க)

The wise declare, through all That ceaseless round of birth

the days, to every living thing from seed of strong desire doth spring.

362. வேண்டுங்கால் வேண்டும் பிறவாமை மற்றது

வேண்டாமை வேண்ட வரும்

(2) If desire you feel, freedom from changing birth require! 'Twill come, if you desire to 'scape, set free from all desire.

363.

வேண்டாமை யன்ன விழுச்செல்வ மீண்டில்லே யாண்டு மஃதொப்ப தில் (M-)
No glorious wealth is here like freedom from desire;
To bliss like this not even there can soul aspire.

364. தாஉயமை யென்ப தவாவின்மை மற்றது வாஅய்மை வேண்ட வரும் (ச) Desire's decease as purity men know; That, too, from yearning search for truth will grow.

365. அற்றவ சென்பா ரவாவற்ருர் மற்றையா ரற்ருக வற்ற திலர் (இ) Men freed from bonds of strong desire are free; None other share such perfect liberty.

ு 366. அஞ்சுவ தோரு மறனே யொருவணே வஞ்சிப்ப தோரு மவா

(கு)

Desire each soul beguiles;

True virtue dreads its wiles.

367. அவாவிசு யாற்ற வறப்பிற்

367. அவாவினே யாற்ற வறப்பிற் றவாவிணே தான்வேண்டு மாற்றுன் வரும் (எ)

Who throughly rids his life of Deeds of unfailing worth shall passion-prompted deed, do, which, as he plans, succeed.

368. அவாவில்லார்க் கில்லாகுர் துன்ப மஃ *துண்டே*ற்

றவாஅது மேன்மேல் வரும் ( ) Affliction is not known where no desires abide; Where these are, endless rises sorrow's tide.

Cause of way

BOOK I .- ASCETIC VIRTUE.

51

துன்பத்துட் டுன்பங் கெடின் When dies away desire, that woe of woes, Ev'n here the soul unceasing rapture knows.

(கூ)`

370. ஆராவியற்கை யவாரீப்பினக்கிஃயே பேரா வியற்கை தரும்

369. இன்ப மிடையரு தீண்டு மவாவென்னுக்-

Drive from thy soul desire insatiate;

(W)

Straightway is gained the moveless blissful state.

ஞானம் முற்றும். THE END OF 'WISDOM.' தறவறவியன் முற்றும்.

THE END OF THE SECTION

ASCETIC

#### THE KURRAL.

§ 4. FATE. ஊ.ம்.

## CHAPTER XXXVIII. அதி. ஈ.அ.

371. ஆகூழாற் மூேண்று மசைவின்மை போகூழாற் ரூேன்று மடி

கைப்பொருள்

(æ)

Wealth-giving fate power of unflinching effort brings From fate that takes away idle remissness springs.

; 372. பேதைப் படுக்கு மிழவூ முறிவகற்*ற* மாகலோ முற்றக் கடை (உ) The fate that loss ordains makes wise men's wisdom foolishness; The fate that gain bestows with ampler powers will wisdom bless. 373. துண்ணிய தால்பல கற்பினு மற்றுக்க னுண்மை யறிவே மிகும்

In subtle learning manifold though versed man be, The wisdom, truly his, will gain supremacy.

374. இருவே அலகத் தியற்கை

( /<sub>5</sub>\_ )

திருவேறு தெள்ளிய ராதலும் வேறு (ச) Two-fold the fashion of the world: some live in fortune's light; While other some have souls in wisdom's radiance bright. 375. கல்லவை யெல்லா அக் தீயவாக் தீயவு கல்லவாஞ் செல்வஞ் செயற்கு

(டு) All things that good appear will oft have ill success;
All evil things prove good for gain of happiness.
376. பரியினு மாகாவாம் பாலல்ல வுய்த்துச் சொரியினும் போகா தம
(கூ)

Things not your own will yield no good, howe'er you guard with Your own, howe'er you scatter them abroad, will yours remain.

pain ; 377. வகுத்தான் வகுத்த வகையல்லாற் கோடி

தொகுத்தார்க்கு ந் துய்த்த லரிது (எ) Save as the 'sharer' shares to each in due degree, To those who millions store enjoyment scarce can be.

10 those who millions store enjoyment scarce can be 378. துறப்பார்மற் அப்புர வில்லா ருறற்பால ஆட்டா கழியு மெனின் (அ) The destitute might with ascetics merit share, If fate to visit with predestined ills would spare.

#### BOOK I .- FATE.

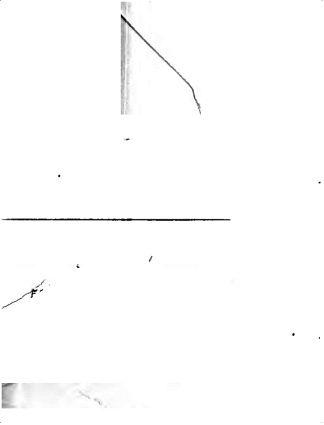
379. கன்முங்கா னல்லவாக் காண்பவ ரன்முங்கா லல்லற் படுவ தெவன் When good things come, men view them all as gain;

When good things come, men view them all as gain; When evils come, why then should they complain?

380. ஊழிற் பெருவலி யாவுள மற்றென்ற சூழினுக் தான்முக் தூறம் (ம்)

What powers so great as those of Destiny? Man's skill Some other thing contrives; but fate's beforehand still.

அறத்துப்பான் முற்றிற்று. THE END OF BOOK I. ON VIRTUE.



# II.—WEALTH.

§ I. ROYALTY. Ch. XXXIX.—LXIII.

§ II. Ministers of State. Ch.

§ III. Essentials of a State. Ch. LXXIV.—XCV.

§ IV. Appendix. Ch.

xcvi.—cviii.

DV ME OSU.

Eigilized by Mi



crosoft®

# BOOK II. —

57

WEALTH. பொருட்பால்.

§ 1.—ROYALTY. அரசியல்.

CHAPTER XXXIX. அதி. ஈ.கு.

இறைமாட்சி.—The Greatness of a King.

381. படைகுடி கூழமைச்சு நட்பரணுறு முடையான சசரு ளே அ

(as)

An army, people, wealth, a minister, friends, fort: six things-Who owns them all, a lion lives amid the kings.

382.

அஞ்சாமை யீகை யறிவூக்க மிக்கான்கு மெஞ்சாமை வேக்தற் கியல்பு

Courage, a liberal hand, wisdom, and energy: Are qualities a king adorn for evermore.

these four

383. தூங்காமை கல்வி துணிவுடைமை நீங்கா நில**ு**ள் பவர்க்கு

யிம்முன்று

(Æ)

A sleepless promptitude, knowledge, decision strong These three for aye to rulers of the land belong.

384. அறனிழுக்கா தல்லவை நீக்கி மறனிழுக்கா மான முடைய தரசு

(ም)

Kingship, in virtue failing not, all vice restrains, In courage failing not, it honour's grace maintains.

385. இயற்றது மீட்டலுங் காத்தலுங் காத்த வகுத்தலும் வல்ல தரசு (இ)

A king is he who treasure gains, stores up, And duly for his kingdom's weal expends.

defends,

386. காட்சிக் கௌியன் கடிஞ்சொல்ல னல்லனேன் மீக்கூறு மன்ன னிலம்

(*5*m)

Where king is easy of access, where no harsh word That land's high praises every subject swells.

repels,

8

இன்சொலா லீத்தளிக்க வல்லாற்குத் தன்சொலாற் முன்கண் டணத்திவ் வுலகு

387.

With pleasant speech, who gives and guards with He sees the world obedient all to his command.

powerful liberal hand, 388. முறைசெய்து காப்பாற்று மன்னவன் மக்கட் கிறையென்று வைக்கப் படும்

(அ) Who
That
guards the realm and justice strict maintains,

king as god o'er subject peoples reigns. 389. செவிகைப்பச் சொற்பொறுக்கும் கவிகைக்கீழ்த் தங்கு முலகு

பண்புடை வேக்தன் (கூ) The king of worth, who can words bitter to his ear endure,

Beneath the shadow of his power the world abides secure.

390.

விவ் வி ரண்டுங்

கொடையளி செங்கோல் குடியோம்ப முடையானும் வேக்தர்க் கொளி

Gifts, grace, right sceptre, care of people's weal: (D) These four a light of dreaded kings reveal.

னுன் கு

கல்லி.—Learning. 391. குற்க கசடறக் குற்பு வை குற்றபி னிற்க வதற்குத் தக

CHAPTER XL. AB. 40.

(æ) So learn that you may full and faultless learning Then in obedience meet to lessons learnt remain. எண்ணென்ப வேணே யெழுத்தென்ப

கண்ணென்ப வாழு முயிர்க்கு (2) The twain that lore of numbers and of letters give

Are eyes, the wise declare, to all on earth that live.

393. கண்ணுடைய ரென்பவர் கற்ளோர் முகத்திரண்டு புண்ணுடையர் கல்லா தவர் (*II*L) Men who learning gain have eyes, men say; Blockheads' faces pairs of sores display. 394. உவப்பத் தேஃக்கூடி புள்ளப் பிரித லணேத்தே புலவர் தொழில் (æ) You meet with joy, with pleasant thought you part; Such is the learned scholar's wondrous art! 59 BOOK II.-ROYALTY. 395. உடையார்மு னில்லார்போ லேக்கற்அங் கற்றுர் கடையரே கல்லா தவர் (仮) With soul submiss they stand, as paupers front a rich man's face: Yet learned men are first; th' unlearned stand in

lowest place. 396. தொட்டிணத் தூறு மணற்கேணி மாந்தர்க்குக் கற்றணத் தூறு மறிவு In sandy soil, The more you

(சு₁)

when deep you delve, you reach the springs below; learn, the freer streams of wisdom flow.

397. யாதானு நாடாமா லூராமா லென்னெருவன் சாந்துணேயுங் கல்லாத வாறு (எ)

The learned make each land their own, in every city

find a home; Who, till they die, learn nought, along what weary ways they roam! 398.

ஒருமைக்கட் டான்கற்ற கல்வி யொருவற் கெழுமையு மேமாப் புடைத்து

(*9*) The man who store of learning gains, In one, through seven worlds, bliss attains.

[Comp. 126.]

399. தாமின் புறுவ துலகின் புறக்கண்டு காமுறுவர் கற்றறிக் தார் (கூ)

Their joy is joy of all the world, they see; thus

கேடில் விழுச்செல்வங் கல்வி யொருவற்கு

more
The learners learn to love their cherished lore.

400.

மாடல்ல மற்றை யனவ

(ŵ)

Learning is excellence of wealth that none destroy To man nought else affords reality of joy.

CHAPTER XLI. அதி. சக.

கல்லாமை.—Ignorance.

401. அரங்கின்றி வட்டாடி யற்றே நிரம்பிய நூலின்றிக் கோட்டிக் கொளல் void of ample lore would counsels of the learned share.

402.

கல்லாதான் சொற்கா முறுதன் முஃவிசண்டு
மில்லாதாள் பெண்காமுற் றற்று

those at draughts would play without the checquered square,

(æ) Like Men

(ഉ)

60 THE KURRAL. 403. கல்லா தவரு கனிகல்லர் கற்ருர்முற்

Like those who doat on hoyden's undeveloped charms are they, Of learning void, who eagerly their power of words display.

(n\_)
The blockheads, too, may men of worth appear,
If they can keep from speaking where the learned

சொல்லா திருக்கப் பெறின்

404.

hear!

கல்லாதா னெட்பங் கழியகன் ருயினுங் கொள்ளா ரறிவுடை யார்

(ச) From blockheads' lips, when words of wisdom glibly flow, The wise receive them not, though good they seem to show. 405. கல்லா வொருவன் றகைமை

*த*‰ப்பெய்*து* 

சொல்லாடச் சோர்வு படும்

(5) As worthless shows the worth of man unlearned, When council meets, by words he speaks discerned.

406. உளரென்னு மாத்திரைய் ரல்லாற்

பயவாக்

களானயார் கல்லா தவர்

(கு)'They are': so much is true of men untaught; But, like a barren field, they yield us nought! 407. நாண்மா ணுழைபுல மில்லா னெழினல

மண்மாண் பு?னபாவை யற்று (எ) Who look the power of subtle large and

(ஏ) Who lack the power of subtle, large, and penetrating sense. Like puppet, decked with ornaments of clay, their beauty's vain pretence. 408. கல்லார்கட்

கல்லார்கட் பட்ட திரு ( ) To men unlearned, from fortune's favour greater

evil springs Than poverty to men of goodly wisdom brings. 409. மேற்பிறக்தா ராயினுங் கல்லாதார்

கீழ்பிறந்துங் கற்று ரீனத்திலர் பாடு (45) Lower are men unlearned, though noble be their race. Than low-born men adorned with learning's grace.

410. விலங்கொடு மக்க எனேய ரிலங்கு நால் கற்று ரோ டேணே யவர் (Ø)

Learning's irradiating grace who gain, Others excel, as men the bestial train.

BOOK II.—ROYALTY.

பட்ட வஅமையி னின்னுதே

61

CHAPTER XLII. அதி. சஉ.

கேள்வி.—HEARING.

மச்செல்வஞ் செல்வத்து ௌல்லாக் தூல (க) Wealth of wealth is wealth acquired by ear attent;

411. செல்வத்துட் செல்வஞ் செவிச்செல்வ

Wealth mid all wealth supremely excellent.

412. செவிக்குண வில்லாத போழ்து சிறிது வெயிற்றுக்கு மீயப் படிம்

When 'tis no longer time the listening ear to feed, (உ) With trifling dole of food supply the body's need. 413. செவியுணவிற் கேள்பி யேடையா

r பியுணவி ஞன்ருரோ டொப்பர் நிலத்து (ந\_) Who feed their ear with

learned teachings rare,
Are like the happy gods oblations rich who share.

414. கற்றில் ஞயினுங் கேட்க வஃதொடுவற் கொற்கத்தி ஹாற்முர் தூண் (ச)

Though learning none hath he, yet let him hear In weakness this shall prove a staff and stay.

alway ;

415. இழுக்க ஹடையுழி யூற்றுக்கோ லற்றே யொழுக்க முடையார்வாய்ச் சொல்

Like staff in hand of him in slippery ground Are words from mouth of those who walk in

who strays, righteous ways. 416. எனத்தானு நல்லவை கேட்க

~~ வீனத்தானு மான்ற பெருமை தரும்

(आ) Let each man good things learn, for e'en as he Shall learn, he gains increase of perfect dignity.

417. பிழைத்துணர்க்தும் பேதைமை சொல்லா நிழைத்துணர்க் தீண்டிய கேள்வி யவர் (எ)

Not e'en through inadvertence speak they foolish word, With clear discerning mind who've learning's ample lessons

heard. 418. கேட்பிறுங் கேளாத் தகையவே கேள்வியாற் குட்கப் படாத செபி (அ)

Where teaching hath not oped the learner's ear, The man may listen, but he scarce can hear.

419. தாணங்கிய கேள்விய ரல்லார் வணங்கிய வாயின ராத லரிதா (கூ)"Tis hard for mouth to utter gentle, modest word, When ears discourse of lore refined have never heard. 420. செவியிற் சுவையுணரா வாயுணர்வின்

மாக்க எவியினும் வாழினு மென்

(\$\varrhi\$)

His mouth can taste, but ear no taste of joy can give!

What matter if he die, or prosperous live?

CHAPTER XLIII. அத. சரு.

அறிவுடைமை.—The Possession of Knowledge.

421. அறிவற்றங் காக்குங் கருவி செ*றுவார்க்கு முள்ள*ழிக்க லாகா வரண் (க) True wisdom wards off woes, A circling fortress high; Its inner strength man's eager foes Unshaken will defy. 422. சென்ற விடத்தாற் செலவிடா தீதொரீஇ கன்றின்பா அய்ப்ப தறிவு

(2) Wisdom restrains, nor suffers mind to wander where it would; From every evil calls it back, and guides in way of good.

423. எப்பொருள் யார்யார்வாய்க் கேட்பினு மெய்**ப்**பொருள் காண்ப தறிவு மப்பொ*ரு*ண்

(E)
Though things diverse from divers sages' lips we learn,
'Tis wisdom's part in each the true thing to discern.

424. எண்பொருள வாகச் செலச்சொல்லித் தான்பிறர்வாய் துண்பொருள் காண்ப தறிவு

(#) Wisdom hath use of lucid speech, words that acceptance win, And subtle sense of other men's

discourse takes in. 425. உலகர் தேழீஇய தொட்ப மலர்தலுங் கூம்பலு மில்ல தேறிவு

(B) Wisdom embraces frank the world, to no caprice exposed; Unlike the lotus flower, now opened wide, now petals strictly closed.

426. எவ்வ துறைவ துலக முலகத்தோ டவ்வ துறைவ தறிவு

(சூ)

As dwells the world, so with the world to dwell In harmony—this is to wisely live and well.

#### BOOK II.-ROYALTY.

63

427. அறிவுடையா சாவ தறிவா சறிவிலா சஃதறி கல்லா தவர் (எ)

The wise discern, the foolish fail to see, And minds prepare for things about to be.

428. அஞ்சுவ தஞ்சாமை பேதைமை யஞ்சுவ தஞ்ச லறிவார் தொழில்

Folly meets fearful ills with fearless heart;

(4) To fear where cause of fear exists is wisdom's part.

429. எதிரதாக் காக்கு மறிவிஞர்க் கில்ஃ யதிர வருவதோர் கோய் (55)
The wise with watchful soul who coming ills foresee;
From coming evil's dreaded shock are free.

430. அறிவுடையா ரெல்லா முடையோ ரறிவிலா ரென்னுடைய சேனு மிலர் (௰) The wise is rich, with ev'ry blessing blest; The fool is poor, of everything possessed.

#### CHAPTER XLIV. AB. FF.

குற்றங்கடிதல்.—The Correction of Faults.

■ 431. செருக்குஞ் சினமுஞ் சி*று*மையு மில்லார்

பெருக்கம் பெருமித ரீர்த்து

(\*)
Who arrogance, and wrath, and littleness of low desire restrain.

To sure increase of lofty dignity attain.

432.

| இவ <i>றலு</i><br>வுவகைய |       |      | மானமு | மாணு |
|-------------------------|-------|------|-------|------|
| யின் வை கூ              | 4 கோத | யல்ம | *G    |      |
| i                       |       |      |       |      |
| - 1                     |       |      |       |      |

A niggard hand, o'erweening self-regard, and mirth Unseemly, bring disgrace to men of kingly birth.

433. திணத்துணயாங் குற்றம் வரினும்

புணத்துணயாக் கொள்வர் பழிநாணு வார் Though small as millet-seed the fault men deem;

As palm-tree vast to those who fear disgrace 'twill seem.

(Æ)

(요)

434. குற்றமே காக்க பொருளாகக் குற்றமே யற்றக் தளுஉம் பகை Freedom from faults is wealth; watch heedfully 'Gainst these, for fault is fatal enmity.

Digilized by Microsoft ©

64

THE KURRAĻ.

(⊕)

435.

வருமுன்னர்க் காவாதான் வாழ்க்கை யெரிமுன்னர் வை*த்தூறு* போலக் கெடும்.

His joy who guards not 'gainst (⑤) Like straw before the fire shall

the coming evil day, swift consume away.

436.

தன்குற்ற நீக்கிப் பிறர்குற்றங் காண்கிற்பி னென்குற்ற மாகு மிறைக்கு

(*&*\_\_\_)

then Permits himself to scan the faults of other men. 437. செயற்பால செய்யா திவறியான் செல்வ முயற்பால தன்றிக் கெடும் (எ) Who leaves undone what should be done, with

niggard mind, His wealth shall perish, leaving not a

Faultless the king who first his own faults cures, and

wrack behind.
438. பற்றுள்ள பென்னு மிவறன்மை யெற்றுள்ளு மெண்ணப் படுவதொன்றன்று (அ) The greed of soul that avarice men call,
When faults are summed, is worst of all.
439. வியவற்க வெஞ்ஞான்றுக் தன்னே கயவற்க கன்று பயவா விணே
(கூ) Never indulge in self-complaisant mood,
Nor deed desire that yields no gain of good.
440. காதல காத லறியாமை யுய்க்கிற்பி

னே தில வே திலார் நூல் (ல்) If, to your foes unknown, you cherish what you love, Counsels of men who wish you harm will harmless prove.

### CHAPTER XLV. அதி. சரு.

பெரியாரைத் துணேக்கோடல்.—Seeking the Aid of Great Men.

441. அறனறிக்து மூத்த வறிவுடையார் கேண்மை

திறனறிக்**து தேர்க்து** கொளல்

(க) As friends the men who virtue know, and riper wisdom share, Their worth weighed well, the king should choose with care. 442. உற்றகோய் கீக்கி யுரு அமை முற்காக்கும்

பெற்றியார்ப் பேணிக் கொளல் (உ) Cherish the all-accomplished men as friends,

Whose skill the present ill removes, from coming ill defends.

BOOK II. ROYALTY.

65

443. அரியவற்று ௌல்லா மரிதே பெரியாரை பேணித் தமராக் கொளல் (ட) To cherish men of mighty soul, and make them all their own, Of kingly treasures rare, as rarest gift is known. வன்மையு எல்லாக் தில (ச) To live with men of greatness that their own excels, As cherished friends, is greatest power that with a

444. தம்மிற் பெரியார் தமரா வொழுகுதல்

- As cherished friends, is greatest power that with a monarch dwells.

  445.
- சூழ்வார்கண் ணுக வொழுகலான் மன்னவன் சூழ்வாரைச் சூழ்ந்து கொளல்
- The king, since counsellors are monarch's eyes, Should counsellors select with counsel wise.

(房)

- 446. தக்கா ரினத்தனுப்த் தானுழுக வல்லாணச் செற்மூர் செயக்கிடந்த தில்
- (57)
  The king, who knows to live with worthy men allied,
  Has nought to fear from any foeman's pride.
- 4.47. இடிக்குர் தேணேயாரை யாள்வாரை யாரே கெடுக்குர் தகைமை யவர்

( $\sigma$ ) What power can work his fall, who faithful ministers Employs, that thunder out reproaches when he errs.

448. இடிப்பாரை யில்லாத வேமரா

கெடுப்பா ரிலானுங் கெடும்

(*4*)

The king with none to censure him, bereft of safeguards Though none his ruin work, shall surely ruined fall.

all, 449. முதலிலார்க் கூதிய மில்ஃ மெதஃயோஞ் சார்பிலார்க் கில்ஃ நிஃ (கூ)

Who owns no principal, can have no gain of usury; Who lacks support of friends, knows no stability.

450. பல்லார் பகைகொளலிற் பத்தடுத்த தீமைத்தே நல்லார் தொடர்கை விடல்

(D)

Than hate of many foes incurred, works greater woe Ten-fold, of worthy men the friendship to forego.

66

THE KURRAL.

CHAPTER XLVI. அதி. சசு.

சிற்றினஞ்சேராமை.—Avoiding mean Associations.

451.

சிற்றின மஞ்சும் பெருமை சி*று*மைதான் சுற்றமாய்ச் சூழ்க்து விடும்

The great of soul will mean association fear;
(a) The mean of soul regard mean men as kinsmen dear.

452.

நிலத்தியல்பா னீர்திரிக் தற்றுகு மாக்தர்க் கினத்தியல்ப தாகு மறிவு

The waters' virtues change with As man's companionship so will

soil through which they flow; 453. his wisdom show.

மனத்தானு மாக்தர்க் குணர்ச்சி யினத்தானு மின்னு னெனப்படுஞ் சொல்

(*I*E..)

Perceptions manifold in men are of the mind alone; The value of the man by his companionship is known.

454. மனத்து எதுபோலக்காட்டி யொருவற் கினத்து எதாகு மறிவு

(*&*)

Man's wisdom seems the offspring of his mind; 'Tis outcome of companionship we find.

455. மனந்தூய்மை செய்வினே தூய்மை

யிரண்டு மினக்தூய்மை தூவா வரும் (டு)

deeds.

Both purity of mind, and purity of action clear, Leaning on staff of pure companionship, to man draw

near. 456. மனந்தாயார்க் கெச்ச நன்றுகு மினந்தாயார்க் கில்ல நன்றுகா விண (சு) From true pure-minded men a virtuous race proceeds; To men of pure companionship belong no evil

457. மனால மன்னுயிர்க்காக்க மினால மெல்லாப் புகழுந் தரும் (எ) Goodness of mind to lives of men increaseth gain ;

(σ) Goodness of mind to lives of men increaseth gain. And good companionship doth all of praise obtain.
458.

மன நல நன்குடைய ராயினுஞ் சான்*ரே*ர்க் கின நல மேமாப் புடை*த்து* 

To perfect men, though minds right good belong, Yet good companionship is confirmation strong.

459. மனாலத்தி ஞகு மறுமைமற் றஃது மினாலத்தி னேமாப் புடைத்து

(கூ)

Although to mental goodness joys of other life belong, Yet good companionship is confirmation strong. 460. நல்லினத்தி ஹாங்குந் துணேயில்ஃத் தீயினத்தி

னல்லற் படுப்பதாஉ மில்

(ω) Than good companionship no surer help we know;

Than bad companionship nought causes direr woe.

CHAPTER XLVII. அதி. சஎ.

தெரிந்துசெயல்வகை.—Acting After Due Consideration.

461. அழிவதாஉ மாவதாஉ மாகி வழிப்யக்கு மூதியமுஞ் சூழ்ந்து செயல (க) Expenditure, return, and

செயல (க) Expenditure, return, and profit of the deed
In time to come: weigh these—then to the act proceed.

462. தெரிந்த வினத்தொடு தேர்ந்தெண்ணிச் செய்வார்க் கரும்பொருள் யாதொன்று மில் (உ)

Then act. By those deliberate; next use thy private thought;

With chosen friends

who thus proceed all works with ease are wrought. 463. ஆக்கங் கருதி முதலிழக்குஞ் செய்விணே யூக்கா சறிவுடை யார் (ந.)

To risk one's all and lose, aiming at added gain, Is rash affair, from which the wise abstain. 464. தெளிவி லதீனத் தொடங்கா ரிளிவென்னு மேதப்பா டஞ்சு பவர்

(#) A work of which the issue is not clear,
Begin not they reproachful scorn who fear.

465. வகையறச் சூழா தெழுதல் பகைவரைப் பாத்திப் படுப்பதோ ரா*று* 

## With plans not well Is way to plant him

matured to rise against your foe, out where he is sure to grow!

செய்தக்க வல்ல செயக்கெகிஞ் செய்தக்க செய்யாமை யானுங் கெடும்

'Tis ruin if man do an unbefitting thing;
(##) Fit things to leave undone will equal ruin bring.

THE KURRAL.

(எ)

(*9*1)

68

னெண்ணுவ மென்ப கிழுக்கு

467. எண்ணித் துணிக கருமர் துணிந்தபி

Think, and then dare the deed! Who cry, 'Deed dared, we'll think,' disgraced shall be.

468. ஆற்றின் வருக்கா வருக்கம் பலர்கின்ற போற்றினும் பொத்துப் படும் On no right system if man toil and strive,

Though many men assist, no work can thrive. 469. கன்முற்ற லுள்ளுங் தவறுண் டவரவர் பண்பறிக் தாற்முக் கடை

- (கூ) Though well the work be done, yet one mistake is made, To habitudes of various men when no regard is paid.
  470. எள்ளாத வெண்ணிச் செயல்வேண்டுக் கம்மொடு
- கம்குமாக கொள்ளாத கொள்ளா துலகு (ல்)
- Plan and perform no work that others may despise; What misbeseems a king the world will not approve as wise.

வெலியுறிதல்.—The Knowledge of Power.

471. விணேவலியுக் தன்வலியு மாற்றுன் வலியுக்

CHAPTER XLVIII. அதி. சஅ.

து ஊனைவலியுக் தூக்கிச் செயல் (க) The force the strife demands, the force he owns, the force of foes, The force of friends: these should he weigh ere to the war he goes. 472. ஒல்வ தறிவ தறிக்ததன்கட் டங்கிச்

செல்வார்க்குச் செல்லாத தில் (2) Who know what can be wrought, with knowledge of the means, on this Their mind firm set, go forth, nought goes with them amiss. 473. உடைத்தம் வலியறியா ருக்கத்தி ஹாக்கி யிடைக்கண் முரிந்தார் பலர்

(Æ) Ill-deeming of their proper powers, have many monarchs And midmost of unequal conflict fallen asunder riven.

striven, 474.

அமைந்தாங் கொழுகா னளவறியான் றன்னே வியந்தான் விரைந்து கெடும்

Who not agrees with those around, no moderation

(#) In self-applause indulging, swift to ruin goes. knows;

69

⊫ 475. பீலிபெய் சாகாடு மச்சி*று*மப் பண்டஞ்

சால மிகுத்துப் பெயின்

(ଜ)

With peacock feathers light you load the wain; Yet, heaped too high, the axle snaps in twain. 476. துனிக்கொம்ப நேறினு ரஃ திறக்

தாக்கி

*ஹையிர்க்கி.அதி* யாகி விடும்

(#) Who daring climbs, and would himself

upraise
Beyond the branch's tip, with life the forfeit

pays. 477. ஆற்றி னளவறிக் தீக வதுபொருள் போற்றி வழங்கு கெறி

(எ)

With knowledge of the measure due, as virtue

bids you, give!

That is the way to guard your wealth, and seemly live.

478. ஆகா றளவிட்டி தாயினுங்

கேடில் ஃப்

போகா றகலாக் கடை (அ)

Incomings may be scant; but yet, no failure there,
If in expenditure you rightly learn to spare.

479. அளவறிக்து வாழாதான் வாழ்க்கை யுளபோல வில்லாகித் தோன்முக் கெடும் (கூ)

Who prosperous lives and of enjoyment knows no bound,

His seeming wealth, departing, nowhere shall be bund.

found. 480. உளவரைத் தூக்காத வொப்புர வாண்மை

Beneficence that measures not its bound of

<sub>பை</sub> வளவரை வல்ஃக் கெடும்

means,
Will swiftly bring to nought the wealth on

Will swiftly bring to nought the wealth on which it leans.

CHAPTER XLIX. அதி. சக.

காலமறிகல்.—Knowing the fitting Time.

📗 481. பகல்வெல்லுங் கூகையைக் காக்கை

யிகல்வெல்லும் வேக்தர்க்கு வேண்டும் பொழுது (க) A crow will conquer owl in broad daylight.

A crow will conquer owl in broad daylight; The king that foes would crush, needs fitting

time to fight.

482.

பருவத்தோ டொட்ட வொழுக .றிருவிணத் தீராமை யார்க்குங் கயி*ற* 

(2)
The bond binds fortune fast is ordered effort

made,
Strictly observant still of favouring season's aid.

70 THE KURRAL.

483. அருவிணே யென்ப வுளவோ

கருவியாற் கால மறிக்து செயின் Can any work be hard in very fact, If men use fitting means in timely act?

காலங் கருதி யிடத்தாற் செயின் The pendant world's dominion may be won, In fitting time and place by action done.

485. காலங் கருதி யிருப்பர் கலங்காது

484. ஞாலங்கருதினுங் கைகூடுங்

ஞாலங் கருது பவர் Who think the pendant world itself to subjugate, With mind unruffled for the fitting time must wait. 486. ஊக்க முடையா இெடுக்கம் பொருதகர்

தாக்கற்குப் பேருக் தகைத்து (கஈ) The men of mighty power their hidden energies repress, As fighting ram recoils to rush on foe with heavier stress.

487. பொள்ளென வாங்கே புறம்வேரார் காலம்பார்த் துள்வேர்ப்ப ரொள்ளி யவர் (σ) The glorious ones of wrath enkindled make no

hidden fires within them glow. 488. செறாரைக் காணிற் சுமக்க இறவரை காணிற் கிழக்கார் தல (அ) If foes' detested form they see, with patience let them bear; When fateful hour at last they spy,—the head lies there. 489. எய்தற் கரிய தியைந்தக்கா லக்கிலேயே செய்தற் கரிய செயல் (கூ) When hardest gain of opportunity at last is won, With promptitude let hardest deed be done.

outward show, At once; they bide their time, while

கொக்கொக்க கூம்பும் பருவத்து மற்றதன் குத்தொக்க சீர்த்த விடத்து

 $(\omega)$  As heron

stands with folded wing, so wait in waiting hour; snaps its prey, when fortune smiles, put forth your

power.

490.

(*1*5\_)

(æ)

(房)

BOOK II.-ROYALTY.

71

CHAPTER L. அதி. டூo.

இடனறிதல்.—Knowing the Place.

491. தொடங்கற்க வெவ்விணேயு மௌ்ளற்க முற்று மிடங்கண்ட பின்னல லது

(æ)

Begin no work of war, despise no foe, Till place where you can wholly circumvent you know. 492. முரண்சேர்க்த மொய்ம்பி னவர்க்கு மரண்சேர்கதா மாக்கம் பலவுக் தரும் (உ)

Though skill in war combine with courage tried on battle-field.

The added gain of fort doth great advantage yield.

493. ஆற்ருரு மாற்றி யடுப விடனறிக்து போற்றுர்கட் போற்றிச் செயின்

E'en weak ones mightily prevail, if place They find, protect themselves, and work

of strong defence their foes offence. 494. எண்ணியா செண்ண மிழப்ப

ரிடனறிக்து துன்னியார் துன்னிச் செயின்

(#)
The foes who thought to triumph, find their

thoughts were vain,

If hosts advance, seize vantage ground, and
thence the fight maintain.

495. கெமிம்புனதுள் வெல்லு முதஃ யெமிம்புனலி னீங்கி னதஃனப் பிற

The crocodile prevails in its own flow of water wide, If this it leaves, 'tis slain by any thing beside. கடலோடா கால்வ னெடுக்தேர் கடலோடு காவாயு மோடா நிலத்து (சπ) The lofty car, with mighty wheel, sails not o'er watery main. The boat that skims the sea, runs not on earth's hard plain. 497. அஞ்சாடை யல்லாற் *றுணேவேண்டா* வெஞ்சாமை யெண்ணி யிடத்தாற் செயின் (எ) Save their own fearless might they need no other aid.

(房)

made. 1 498. சிறுபடையான் செல்லிடஞ் சேரி 2 ஹைபடையா ஹாக்க மழிர்து விடும் (அ)

If in right place they fight, all due provision

If lord of army vast the safe retreat assail
Of him whose host is small, his mightiest efforts
fail, 72
THE KURRAL.

499. சிறைகலதுஞ் சீரு மிலரெனிது மாக்த ருறைஙிலத்தோ டொட்ட லிரிது

Though fort be none, and store of wealth they 'Tis hard a people's homesteads to attack!

500. காலாழ் களரி னரியடுங் கண்ணஞ்சா வேலாண் முகத்த களிறு

The  $(\omega)$  The jackall slays, in miry paths of foot-betraying fen, elephant of fearless eye and tusks transfixing armèd

men.

CHAPTER LI. அதி. ருக.

தெரிந்து தெளிதல்.—Selection and Confidence.

501. அறம்பொரு ளின்ப முடிரைச்ச நான்கின றிறந்தெரிந்து தேறப் படிம் (க) How treats he virtue, wealth and pleasure? How,

when life 's at stake, Comports himself? This four-fold test of man will full assurance make. 502. தேடிப்பிறந்து குற்றத்தி னீங்கி வடுப்பரியு நாணுடையான் கட்டே

தெளிவு (உ) Of noble race, of faultless worth, of generous pride
That shrinks from shame or stain; in him may king confide. 503. அரியகற் முசற்முர் கண்ணுக்

(ட)
Though deeply learned, unflecked by fault, 'tis rare to When closely scanned, a man from all unwisdom free.
see, 504. குணைவுக் குற்றமு நாடி யவற்றுண்

தெரியுங்கா லின்மை யரிதே வெளிறு

see, 504. குணஞ்சக் குற்றமு நாடி பவற்றுண் மிகைநாடி மிக்க கொளல் (ச) Weigh well the good of each, his failings closely scan,

As these or those prevail, so estimate the man. 505. பெருமைக்கு மேணச் சி.அமைக்குர் தத்தங் கருமமே கட்டளக்கல் The deeds of each are touchstone true.
506. அற்முரைத் தேறுத லோம்புக மற்றவர்

(6) Of greatness and of meanness too,

பற்றிலர் நாணர் பழி (கூ) Beware of trusting men who have no kith or kin; No bonds restrain such men, no shame deters from sin.

## BOOK II.—ROYALTY.

73

- 507. காதன்மை கக்தா வறிவறியார்த் தே.முதல் பேதைமை யெல்லாக் தரும்
- (ஏ) By fond affection led who trusts in men of unwise soul, Yields all his being up to folly's blind control. 508. தோன் பெறணத் தெளிந்தான் வழிமுறை

தோ விடும்பை தரும் (அ) Who trusts an untried stranger, brings disgrace, Remediless, on all his race.

- 509. தேறற்க யாரையுக் தேராது தேர்க்கபிற் றேறுக தேறும் பொருள் (க) Transt so was show you have not fully tried
- (55) Trust no man whom you have not fully tried, When tested, in his prudence proved confide.

510. தோன் றெளிவுக் தெளிக்தான்க ணேயுறவுக் தீரா விடும்பை தரும்

(w) Trust where you have not tried, doubt of a friend to feel, Once trusted, wounds inflict that nought can heal.

### CHAPTER LII. அதி. டுஉ.

தெரிந்துவிணயாடல்.—Selection and Employment.

511. என்மையுக் தீமையு காடி கலம்புரிக்த தன்மையா னைப் படும் (as)

Who good and evil scanning, ever makes the good Such man of virtuous mood should king employ.

his joy;

512. வாரி பெருக்கி வளம்படுத் துற்றவை யாராய்வான் செய்க வின

(உ)

Who swells the revenues, spreads plenty o'er the

land, Seeks out what hinders progress, his the workman's hand.

513. அன்பறிவு தேற்ற மவாவின்மை யிக்கான்கு ு நன்குடையான் கட்டே தெளிவு

(Æ) A loyal love with wisdom, clearness, mind from avarice free;

Who hath these four good gifts should ever trusted be.

514. எணவகையாற் றேறியக் கண்ணும் விணேவகையான் வேருகு மாக்தர் பலர்

(#) Even when tests of every kind are multiplied, Full many a man proves otherwise, by action tried!

10 72

KURRAL.

515. அறிந்தாற்றிச் செய்கிற்பாற் கல்லால் வி?ன தான்

> சிறந்தானென் றேவற்பாற் றன்று ( (6) No specious fav'rite should the king's

commission bear, But he that knows, and work performs with patient care. 516. செய்வாண நாடி விணநாடிக் காலத்தோ

. டெய்த வுணார்து செயல் (சஈ)

Let king first ask, 'Who shall the deed perform?' and ' Of hour befitting both assured, let every work proceed. What the deed?' 517.

இதிண பிதனு விவன்முடிக்கு மென்*ரு*ய்க் ததீன யவன்கண் விடல்

(எ)

'This man, this work shall thus work out,' let thoughtful king command; Then leave the matter wholly in his servant's hand. 518. விணேக்குரிமை நாடிய பின்றை யவிண யதற்குரிய கைச் செயல்

As each man's special aptitude is known, Bid each man make that special work his own.

(*9*4)

519. விணக்கண் விணபுடையான் கேண்மை வேளுக

நிணப்பாண கீங்கு**க்** திரு

(56) Fortune deserts the king who ill can bear Informal friendly ways of men his toils who share.

520. நாடோறு நாடுக மன்னன் வினே செய்வான்

கோடாமை கோடா துலகு

(W)

Let king search out his servants' deeds each day; When these do right, the world goes rightly on its way.

CHAPTER LIII. அதி. 傷馬.

குற்றந்தழால்.—Cherishing one's Kindred.

521. பற்றற்ற கண்ணும் பழைமைபா ராட்டு தல் சுற்றத்தார் கண்ணே யுள

(as)

When wealth is fled, old kindness still to show,

Is kindly grace that only kinsmen know.

522. விருப்பருச் சுற்ற மியையி னருப்புறு வாக்கம் பலவுர் தரும்

(2)

The gift of kin's unfailing love bestows Much gain of good, like flower that fadeless blows.

523. அளவளா வில்லாதான் வாழ்க்கை
துளவளாக் கோடின்றி நீர்நிறைந் துற்று (டி) His joy of life who mingles not with kinsmen gathered round, Is lake where streams pour in, with no encircling bound. 524. சுற்றத்தாற் சுற்றப் பட வொழுகல் செல்வந்தான்

நற்ப படன்ற முகல் செல்வந்தான் பெற்றத்தாற் பெற்ற பயன்

(尹) The r

The profit gained by wealth's increase, Is living compassed round by relatives in peace.

525. கொடுத்தலு மின்சொல்லு மாற்றி எடுக்கிய சுற்றத்தாற் சுற்றப் படும் (இ) Who knows the use of pleasant words, and liberal gifts can give, Connections, heaps of them, surrounding him shall live.

526. பெருங்கொடையான் பேணுன் வெகுளி மருங்குடையார் மாநிலத் தில்

யவனின்

(கஈ)

Than one who gifts bestows and wrath restrains,

Through the wide world none larger following gains.
527. காக்கை கரவா கரைந்துண்ணு
மாக்கமு மன்னரீ ரார்க்கே யுள
(எ) The crows conceal not, call their friends to come,
then eat; Increase of good such worthy ones shall meet.
528. பொதுகோக்கான் வேந்தன் வரிசையா

கோக்கி எதுகோக்கி வாழ்வார் பலர்

(4) Where king regards not all alike, but each in his degree, 'Neath such discerning rule many dwell happily.

529. தமராகித் தற்றுறக்தார் சுற்ற மமராமைக் காரண மின்றி வரும் (கூ) Who once were his, and then forsook him, as before

(கூ) Who once were his, and then forsook him, as before Will come around, when cause of disagreement is no more. \\7 530. உழைப்பிரிக்கு காரணத்தின்

வந்தான வேந்த விறுபத்திருந் தெண்ணிக் கொளல் (பி) Who causeless went away, then to The king should sift their motives

return, for any cause, ask leave; well, consider, and receive!

### CHAPTER LIV. அத. ருச.

பொச்சாவாமை.—Unforgetfulness.

531. இறந்த வெகுளியிற் றீதே சிறந்த வுவகை மகிழ்ச்சியிற் சோர்வு

**(&**)

'Tis greater ill, if rapture of o'erweening gladness to the soul Bring self-forgetfulness, than if transcendent wrath control. 532. பொச்சாப்புக் கொல்லும் புகழை யறிகின

<sup>°</sup> நிச்ச.நிரப்புக்கொன் *ரு*ங்கு

(2) Perpetual poverty is death to wisdom of the wise; When man forgets himself his glory dies!

533. பொச்சாப்பார்க் கில்ஃப் புகழ்மை யது வலகத்

தெப்பானூ லோர்க்குக் துணிவு (கூ.) 'To self-oblivious men no praise'; this rule

Decisive wisdom sums of every school.

534. அச்ச முடையார்க் கரணில்ஃ யொங்கிஃப் பொசசாப் புடையார்க்கு நன்கு (சு)'To cowards is no fort's defence': e'en so The self-oblivious men no blessing know. 535. முன்றுறக் காவா கிமுக்கியான் றன்பிமை

535. முன்னுறக் காவா இழுக்கியான் றன்பிழை பின்னூ றிரங்கி விடும் (இ) To him who nought foresees, recks not of anything,

The after woe shall sure repentance bring.

536. இழுக்காமை யார்மாட்டு மென்றும் வழுக்காமை வாயி னதுவொப்ப தில் (சு) Towards all unswerving, ever watchfulness of soul retain, Where this is found there is no greater gain.

537. அரிய வென் முகாத வில்ஃப்பொச் சாவாக் கருவியாற் போற்றிச் செயின் (எ) Though things are arduous deemed, there's nought may not be won, When work with mind's unslumbering energy and thought is done. 538. புகழ்ந்தவை

may not be won, When work with mind's unslumberi energy and thought is done. 538. புகழ்க்தவை போற்றிச் செயல்வேண்டுஞ் செய்யா இகழ்க்தார்க் கெழுமையு மில் (அ) Let things that merit praise thy watchful soul employ; Who these despise attain through sevenfold births no joy. ■

٠,

541.

. --- 539. இகழ்ச்சியிற் கெட்டாரை யுள்ளுக தாக்த

மகிழ்ச்சியின் மைக்*துறு*ம் போழ்*து* 

(55) Think on the men whom scornful mind hath brought to nought, When exultation overwhelms thy wildered thought.

\_\_\_\_\_540. உள்ளிய தெய்த லெளி தாமன் மற்றாந்தா \_\_\_\_\_ னாளிய தாள்ளப் பெறின் (௰) ■ 'Tis easy what thou hast in mind to gain, If what thou hast in mind thy mind retain.

CHAPTER LV. அத. 何何.

செங்கோன்டை.—The Right Sceptre.

ஓர்க்துகண் ணேடா திறைபுரிக் தியார்மாட்டுக் தேர்க்துசெய் வஃதே முறை (க)
Search out, to no one favour show, with heart that
jnstice loves Consult, then act; this is the
rule that right approves.
542. வானேக்கி வாழு முலகெல்லா
மன்னவன்
கோனேக்கி வாழுங் குடி

(உ) All earth looks up to heav'n whence raindrops fall; All subjects look to king that ruleth all. 543. அந்தணர் நூற்கு மறத்திற்கு மாதியாய் நின்றது மன்னவன் கோல்

(டி) Learning and virtue of the sages spring, From all-controlling sceptre of the king. 544. குடிதழிஇக் கோலோச்சு மாநில மன்ன

னடிகழிறு கிற்கு முலகு (ச) Whose heart embraces subjects all, lord over mighty land Who rules, the world his feet embracing stands. 545. இயல்புளிக் கோலோச்சு மன்னவ டைட பெயலும் விளையுளுக் தொக்கு

குப்பலும் வகோயுளுக் தொக்கு (இ) Where king, who righteous laws regards, the sceptre wields, There fall the showers, there rich abundance crowns the fields. 546. வேலன்று வென்றி தருவது மன்னவன் கோலதாஉங் கோடா தெனின் (கூ) Not lance gives kings the victory, But sceptre swayed with equity.

70 18

THE KURRAĻ.

547. இறைகாக்கும் வையக மெல்லா மவிண முறைகாக்கு முட்டாச் செயின் (எ) The king all the whole realm of earth protects; And justice guards the king who right respects. 548. எண்பதத்தா தோர முறைசெய்யா மன்னவன் நண்பதத்தாற் ருனே கெடும் (அ) Hard of access, nought searching out, with partial

(அ) Hard of access, nought searching out, with partial hand. The king who rules, shall sink and perish from the

land. 549. குடிபுறங் காத்தோம்பிக் குற்றங் கடிதல்

வடுவன்ற வேந்தன் ரெழில்

(கூ) Abroad to guard, at home to punish, brings No just reproach; 'tis work assigned to kings. 550. கொல்யிற் கொடியாரை

வேக்தொறுத்தல் பைங்கூழ்

கண்கட் டதஞேடு கேர்

(\varrho) By punishment of death the cruel to restrain,

Is as when farmer frees from weeds the tender grain.

### CHAPTER LVI. அத. ரு.

கொடுங்கோன்டை.—The Cruel Sceptre.

551. கொஃமேற்கொண் டாரிற் கொடிதே யஃமேற்கொண் டல்லவை செய்தொழுகும் வேந்து (க) Than one who plies the murderer's trade, more cruel is the king Who all injustice works, his subjects harassing.

552. வேலொடு நின்று னிடுவென் றதுபோலுங் கோலொடு நின்று னிரவு (உ) As 'Give' the robber cries with lance uplift,

So kings with sceptred hand implore a gift.
553. காடொறு காடி முறைசெய்யா மன்னவ

ைடொ*று* காடு கெடும் (ட)

Who makes no daily search for wrongs, nor justly Doth day by day his realm to ruin bring.

rules, that king

54

கூழுங் குடியு மொருங்கிழக்குங் கோல்கோடிச் சூழாது செய்யு மாசு

(&) Whos

Whose rod from right deflects, who counsel doth At once his wealth and people utterly shall lose.

refuse,

BOOK II.-ROYALTY.

731

(房)

555. அல்லற்பட் டாற்கு தழுக்கண் ணீரன்றே செல்வத்தைத் தேய்க்கும் படை His people's tears of sorrow past endurance, are not they Sharp instruments to wear the monarch's wealth away?

556. மன்னர்க்கு மன்னுதல் செங்கோன்மை

யஃ தின்றேன்

மன்னவா மன்னர்க் கொளி (சு) To rulers' rule stability is sceptre right;

When this is not, quenched is the rulers' light. 557. துளியின்மை ஞராலத்திற் கெற்றற்றே

557. துளியின்மை ஞாலத்திற் கெற்றற்றே வே**ந்**த

னளியின்மை வாழு முயிர்க்கு (எ) As lack of rain to thirsty lands beneath, Is lack of grace in kings to all that breathe. முறைசெய்யா மன்னவன் கோற்கீழ்ப் ப ( ) To poverty it adds a டின் sharper sting, To live beneath the sway of unjust king. 559. முறைகோடி மன்னவன் செய்யி னுறைகோடி யொல்லா துவானம் (An) பெயல Where king from right deflecting, makes unrighteous The seasons change, the clouds pour down no rain.

558. இன்மையி னின்னு துடைமை

560. ஆபயன் குன்ற மறுதொழிலோர் *நா*ன்மறப்பர் காவலன் காவா னெனின்

(a) Where guardian guardeth not, udder of kine grows dry, And Brâhmans' sacred lore will all forgotten lie.

CHAPTER LVII. அதி. ருஎ.

வெருவந்தசெய்யாடை.—Absence of 'Terrorism.'

வண்ணத்தா லொத்தாங் கொறுப்பது வேக்து (∡) Who punishes, investigation made in due degree

561. தக்காங்கு நாடித் த‰ச்செல்லா

(a) Who punishes, investigation made in due degree, So as to stay advance of crime, a king is he.

562. கடி தோச்சி மெல்ல வெறிக கடி தாக்க நீங்காமை வேண்டு பெவர் (உ) For length of days with still increasing joys on Heav'n who call, Should raise the rod with brow severe, but let it gently fall. 1830

### THE KURRAL.

563.

வெருவர்த செய்தொழுகும் வெங்கோல குமி ஞெருவர்த மொல்ஃக் கெடும்

(Æ)

Where subjects dread of cruel wrongs endure, Ruin to unjust king is swift and sure.

564.

இறைகடிய னென்அரைக்கு மின்னுச்சொல் <u>ஹ</u>றைகடுகி யொல்ஃக் கெடும்

வேக்க (æ)

'Ah! cruel is our king,' where subjects sadly say, His age shall dwindle, swift his joy of life decay.

565. அருஞ்செவ்வி யின்ன முகத்தான் பெருஞ்செல்வம் பேஎய்கண் டன்ன (B) Whom subjects scarce may see, துடைத்து of harsh forbidding countenance; His ample wealth shall waste, blasted by demon's glance.

566. கடுஞ்சொல்லன் கண்ணில குயி னெடுஞ்செல்வ நீடின்றி யாங்கே கெடும்

(air)

The tyrant, harsh in speech and hard of eye, His ample joy, swift fading, soon shall die. 567. கடுமொழியுங் கையிகர்த தண்டமும்

வேக்க னடுமுரண் டேய்க்கு மரம் (எ)

Are file that wears away the monarch's conquering might. 568. இனத்தாற்றி யெண்ணுத வேர்தன் சினத்தாற்றிச் சிறிற் சி.அகுர் திரு ( ) Who leaves the work to those around, and thinks

Harsh words and punishments severe beyond the right,

of it no more; If he in wrathful mood reprove, his

prosperous days are o'er! 569. செருவந்த போழ்திற் சிறைசெய்யா வேக்தன் வெருவக்து வெய்து கெடும் (50) Who builds no fort whence he may foe defy, In time of war shall fear and swiftly die. தில்லே கிலக்குப் பொறை

570. கல்லார்ப் பிணிக்குங் கடுங்கோ லதுவல்ல (D) Tyrants with fools their counsels share: Earth can no heavier burthen bear!

(æ)

## CHAPTER LVIII. அதி. ருஅ.

கண்ணேட்டம்.—Benignity.

571. கண்ணேட்ட மென்னுங் கழிபெருங் காரிகை யுண்மையா னுண்டிவ் வுலகு Since true benignity, that grace exceeding great, resides In kingly souls, the world in happy state abides.

572. கண்ணேட்டத் தெள்ள தாலைகிய லஃதிலா

ருண்மை நிலக்குப் பொறை

(೬)

The world goes on its wonted way, since grace benign is there;

All other men are burthen for the earth to bear.

573. பண்ணென்னும் பாடற் கியைபின்றேற் கண்ணென்னுங் கண்ணேட்ட மில்லாத கண் (டி) Where not accordant with the song, what use of sounding chords? What gain of eye that no benignant light affords?

- 574. உளபோன் முகத்தெவன் செய்யு மளவிறைற் கண்ணேட்ட மில்லாத கண் (ச) The seeming eye to face gives no expressive light,
- When not with duly meted kindness bright. 575. கண்ணிற் கணிகலங் கண்ணேட்ட மஃதின்றேற்
- புண்ணென் அணரப் படும் (டு) Benignity is eyes' adorning grace; Without it eyes are wounds disfiguring face.
- 576. மண்ணே டியைந்த மரத்தணயர் கண்ணே டியைந்துகண் ணேடா தவர்
- Whose eyes 'neath brow infixed diffuse no ray (##) Of grace; like tree in earth infixed are they.
- 577. கண்ணேட்ட மில்லவர் கண்ணிலர் கண்ணேட்ட மின்மையு மில்
- கண்ணுடையார் Eyeless are they whose eyes (எ) Who 've eyes can never lack
- with no benignant lustre shine; 578. the light of grace benign.

கருமன் சிதையாமற் கண்ணேட வல்லார்க் குரிமை யுடைத்திவ் வுலகு

(4)

Who can benignant smile, yet leave no work undone; By them as very own may all the earth be won.

Diminesa ha Microsoft

11

82

#### THE KURRAL.

579. ஒறுத்தாற்றும் பண்பினர் கண்ணுங்கண் பொறுத்தாற்றும் பண்பே தலே

௵ேடப்

(கூ)

To smile on those that vex, with kindly face, Enduring long, is most excelling grace.

580. பெயக்கண்டு கஞ்சுண் டமைவர் கயத்தக்க காகரிகம் வேண்டு பவர் (மி) They drink with smiling grace, though poison interfused they see, Who seek the praise of all-esteemed courtesy.

# CHAPTER LIX. அதி. ருக.

ஒற்ருடல்.—Detectives.

- 581. ஒற்ற முரைசான்ற நாலு மிவையிரண்டுக் தெற்றென்க மன்னவன் கண்
- (æ) These two: the code renowned, and spies, In these let king confide as eyes.
- 582. எல்லார்க்கு மெல்லா நிகழ்பவை யெ*ஞ்ஞான் அ*ம் வல்லறிதல் வேக்தன் 🦙 டில்

(2) Each day, of every subject every deed,

'Tis duty of the king to learn with speed.

583.

ஒற்றினு லொற்றிப் பொருடெரியா மன்னவன் கொற்றங் கொளக்கிடக்த தில்

By spies who spies, not weighing things (162.) Nothing can victory give to that unwary

they bring, king.

584. விணசெய்வார் தஞ்சுற்றம் வேண்டாதா சென்முங்

கணேவரையு மாராய்வ தொற்று

(#) His officers, his friends, his enemies, All these who watch are trusty spies.

585. கடாஅவுருவொடுகண்ணஞ்சா

தியாண்டு

முகாஅமை வல்லதே யொற்று (இ) Of unsuspected mien and all-unfearing eyes,

Who let no secret out, are trusty spies. 586. துறக்தார் படிவத்த சாகி

யிறந்தாராய்க் தென்செயினுஞ் சொர்வில தொற்று (சு)

As monk or devotee,

A spy, whate'er men

through every hindrance making way, do, must watchful mind disp!ay.

BOOK II.—ROYALTY.

587.

(*1*5\_)

மறைக்தவை கேட்கவற் *மு*கி ய*றி*க்தவை யையப்பா டில்லதே யொற்*று* 

A spy must search each hidden matter out, And full report must render, free from doubt. 588.

ஒற்*ெருற்றித் த*ந்த பொருளேயு மற்றுமோ *ரொற்றி*னு லொ*ற்றி*க் கொளல்

4

வுடன்மூவர் சொற்றெருக்க தேறப் படும (கூ) One spy must not another see: contrive it so ; And things by three confirmed as truth you know. 590. சிறப்பறிய வொற்றின்கட் செய்யற்க செய்யிற் புறப்படுத்தா இகு மறை (௰)

> Reward not trusty spy in others' sight, Or all the mystery will come to light.

589. ஒற்*ௌெற் அண*சாமை யாள்க

Spying by spies, the things they tell To test by other spies is well.

CHAPTER LX. அதி. சு0. ஊக்கமுடைமை.—Energy.

591. உடைய செனப்படிவ தூக்க மஃ தில்லா ருடைய துடையரோ மற்*ற*  (s) 'Tis energy gives men o'er that they own a true control; They nothing own who own not energy of soul.

592. உள்ள முடைமை யுடைமை நில்லாது நீங்கி விடும் பொருளுடைமை The wealth of mind man

(2)
owns a real worth imparts.

593. ஆக்க மிழக்கே மென் றல்லாவா ருக்க மொருவக்தங் கைத்துடை யார் (கூ. 'Lost is our wealth,' they utter not this cry distressed, The men of firm concentred energy of soul possessed. 594. ஆக்க மதர்வி ஒய்ச் செல்லு

Material wealth man owns endures not, utterly departs.

மசைவிலா ஆக்க முடையா னுழை

(#) The man of energy of soul inflexible, Good fortune seeks him out and comes a friend to dwell.



- 579. ஒறுத்,ளத் தணேய மலர்கீட்ட மாக்தர்தம் பொரளத் தணேய துயர்வு To smile fing flood the rising lotus flower its stem (தி) Endurignity of men is measured by their minds.
- unwinds; 596.
- உள்ளுவ தெல்லா முயர்வுள்ளன் மற்றது தள்ளினுக் தள்ளாமை நீர்த்து
- Whate'er you ponder, let your aim be lofty still, (கு) Fate cannot hinder always, thwart you as it will. 597. சிதைவிடத் தொல்கா ருரவோர் புதையம்பிற் பட்டுப்பா சீன்றுங் களிறு
- The
  (a) The
  men of lofty mind quail not in ruin's fateful hour,
- men of lofty mind quail not in ruin's fateful hour, elephant retains his dignity mid arrows' deadly shower.
- . 598. உள்ள மிலாதவ ரெய்தா ருலகத்து வள்ளிய மென்னுஞ் செருக்கு

 $(\mathcal{A})$ The soulless man can never gain

600.

Th' ennobling sense of power with men. 599. பரியது கூர்ங்கோட்ட தாயினும் யாண வெருஉம் புலிதாக் குறின் (கூ) Huge bulk of elephant with pointed tusk all

(55) Huge bulk of elephant with pointed tusk all armed,
When tiger threatens shrinks away alarmed!

உரமொருவற் குள்ள வெறுக்கை யஃதில்லார் மாமக்க ளாதலே வேறு

 $(\hat{\omega})$ Firmness of soul in man is real excellence;
Others are trees, their human form a mere pretence.

CHAPTER LXI. அதி. சுக.

மடியின்மை.—Unstudgishness.

| 601.          |                   | யென்றுங் குன்று விளைக்க                                                    |                 |
|---------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|               | மடிடு             | யன்னு மாசூரக் கெடும்                                                       |                 |
| . <b>(</b> #) | Of hou<br>Flicker | sehold dignity the lustre beaming by<br>and dies when sluggish foulness di | ight,<br>ms its |
|               | 602.              | மடியை மடியா வொழுகல்                                                        |                 |
| light.        |                   | குடியைக் குடியாக வேண்டு ப                                                  | வா              |
| (2            | •                 |                                                                            |                 |
|               | -                 | the death of effort, die,                                                  |                 |
| If you        | ı'd uph           | old your household's dignity                                               |                 |
|               |                   |                                                                            | 1               |
|               |                   |                                                                            | 5               |

BOOK II.—ROYALTY.

603. மடிமடிக்கொண் டொழுகும் பேதை பிறந்த குடிமடியுக் தன்னினு முக்து Who fosters indolence within his breast, the silly elf! The house from which he springs shall perish ere himself.

604. குடிமடிக்து குற்றம் பெருகு மடிமடிக்து மாண்ட வுளுற்றி லவர்க்கு His family decays, and faults unheeded thrive, Who, sunk in sloth, for noble objects doth not strive.

85

(n\_)

(æ)

கெடுகீர் மறவி மடி துயி ஒன்குங் கெடுநீரார் காமக் கலன்

Delay, oblivion, sloth, and sleep: these four (நி) Are pleasure-boat to bear the doomed to ruin's shore. 606. படியுடையார் பற்றமைக்கக் கண்ணு

மடியுடையார் மாண்பய னெய்த லரிது (சு) Though lords of earth unearned possessions gain,

607. இடிபுரிக் தெள்ளுஞ்சொற் கேட்பர் மடிபுரிக்து மாண்ட வுஞற்றி லவர்

The slothful ones no yield of good obtain.

(எ)

Who hug their sloth, nor noble works attempt, Shall hear reproofs and words of just contempt.

608.

(*a*)

If sloth a dwelling find mid noble family, Bondsmen to them that hate them shall they be.

609.

குடியாண்மை யுள்வந்த குற்ற மொருவன் மடியாண்மை மாற்றக் கெடும்

(æ)

Who changes slothful habits saves Himself from all that household rule depraves. 610. மடியிலா மன்னவ னெய்து

மடியளந்தான் முஅய தெல்லா மொருங்கு (ம்)

The king whose life from sluggishness is rid, Shall rule o'er all by foot of mighty god bestrid.

Dialf"

86

THE KURRAL.

CHAPTER LXII. அதி. சு உ.

ஆள்விணயுடைமை.—Manly Effort.

611. அருமை யுடைத்தென் றசாவாமை வேண்டும் பெருமை முயற்சி தரும்

(5) Say not, 'Tis hard' in weak, desponding he

Say not, 'Tis hard,' in weak, desponding hour, For strenuous effort gives prevailing power.

612. விணக்கண் விணகெட லோம்பல் விணக்குறை தீர்ந்தாரிற் றீர்ந்தன் அலகு (உ) In action be thou 'ware of act's defeat; The world leaves those who work leave incomplete!

613. தாளாண்மை யென்னுர் தகைமைக்கட் டங்கிற்றே

குறமுற வே

வேளாண்மை யென்னுஞ் செருக்கு

(m\_) In strenuous effort doth reside
The power of helping others: noble pride!

614. தாளாண்மை யில்லாதான் வேளாண்மை பேடகை

வேளாண்மை போலக் கெடும்

(ச) Beneficent intent in men by whom no strenuous work is wrought, Like battle-axe in sexless being's hand availeth nought. 615. இன்பம்

being's hand availeth nought. 615. இ விழையான் விணேவிழைவான் றன்களிர் தான்பர் தாடைத்தான்றர் தாண் (6) Whose heart delighteth not in pleasure, but in action finds delight, He wipes away his kinsmen's grief and stands the pillar of their might. 616. முயற்கி திருவிண யாக்கு முயற்றின்மை யின்மை புகுத்தி விடும் (57) Effort brings fortune's sure increase, Its absence brings to nothingness. 617. மடியுளாண் மாமுகடி யென்ப

மடியிலான் முளுளா டாமரை யினுள் (a) In sluggishness is seen misfortune's lurid form, the wise declare; Where man unslothful toils, she of the lotus flower is there! 618. பொறியின்மை யார்க்கும் பழியன்

றமிவமிக் தாள்விணே பின்மை பழி ( ) 'Tis no reproach though unpropitious fate should ban; But not to do man's work is foul disgrace to man!

BOOK II. -- MINISTERS OF STATE.

89

(W)

(요.)

(Æ)

# § 2.—MINISTERS OF STAT;

ரு‰வின்றித்

nfaltering mind,

அமைச்சு.—THE 🤈

At

CHAPTER LXIII. அதி. சுடி.

இடுக்கணழியாடை.—Hopefulness in

CHAPTER ig fate behind.

TROUBLE. 621. இடுக்கண் வருங்கா னகுக வத‰ யடு] த்தூர்வ தஃதொப்ப தில்

Smile, with a patient, hopeful heart, in troublous hour; Meet and so, vanquish grief; nothing hath equal power. 622. வெද¦ள்ளத் தணேய விடும்பை யறிவுடையா னுள் எத்தி னுள்ளக் கெடும் Though sorrotw, like a flood, comes rolling on,

When wise ma n's mind regards it,-it is gone! 623. இடும் ೄோபக் கிடும்பை படுப்ப

ரிடும்பை க் கிடும்பைப் படாஅ தவர் Who griefs confront, with meek, ungrieving heart, From them griefs, put to grief, depart.

Like bullock struggle on through each obstructed way; From such an one will troubles, troubled, roll away. 625. அடுக்கி வெரினு மழிவிலா' ஊற்ற விடுக்க ணிடுக்கட் படும் When griefs press on, but fail to crush the postient heart, Then griefs defeated, put to grief, depart. 626. அற்றேமென் றல்லற் படுபவோபலகத் பெற்றேமென் ருேம்புத ரே Who boasted not of wealth, nor gave, ch, 'tis truest tact Will not bemoan the loss, when in act. (சஈ)

மடுத்தவா பெட்ல்லாம் பகடன்னு னுற்ற விடுக்க ணிடர்ப்ப<sub>ா</sub>டுடைத்து

(æ)

(B)

,லக்க முறம்.

கலக்கத்தைக் ை

1's frame is sorrow's tar. . meets with troubled mind`.LXII.

அதி. சுடு.

THE KURRAL.

628.

88

இன்பம் விழையா னிடுட<sub>்.—Макк</sub>у Егговт. அன்ப *முஅத* கிலேன்

He seeks not joy, to sorrow man is born Such man will walk unharmed by touch ்பை

வேண்டும் 629. இன்பத்து ளின்பம் விழையாதான ∫ றான்பத்து டின்ப முறுத லிலன் (.

(\* Mid joys he yields not heart to joys' control, Mid sorrows, sorrow cannot touch his soul.

630.

இன்னமை பின்ப மெனக்கொளி னுகுந்தன் னென்னர் விழையுஞ் சிறப்பு

 $(\hat{\omega})$ Who pain as pleasure takes, he shall acquire

Who pain as pleasure takes, he shall acquire The bliss to which his foes in vain aspire.

נון פ יין

அரசியன் முற்றிற்று.

THE END OF THE SECTION ON '

ROYALTY.'

311

சார் தோள்வினே பாட

proach though unpropitio.

to do man's work is foul disgrace to me

## & 2.—MINISTERS OF STATE. அமைச்சியல்.

## CHAPTER LXIV. அதி. சுச.

அமைச்சு.--THE OFFICE OF MINISTER OF STATE.

631. கருபியுங் காலமுஞ் செய்கையுஞ் செய்யு மருவினையு மாண்ட தமைச்சு (க) A minister is he who grasps, with wisdom large.

Means, time, work's mode, and functions rare he must discharge.

632. வன்கண் குடிகாத்தல் கற்றறித லாள்வினேயோ டைக்துடன் மாண்ட தமைச்சு (உ)

A minister must greatness own of guardian power, determined mind, Learn'd wisdom, manly effort with the former five combined.

633. பிரித்தலும் பேணிக் கொளலும் பிரிக்கார்ப் பொருத்தலும் வல்ல தமைச்சு (க.)

A minister is he whose power can foes divide, Attach more firmly friends, of severed ones can heal the breaches wide.

634. தெரிதலுக் கேர்க்கு செயலு மொருக்ஃயாச் சொல்லலும் வல்ல தமைச்சு (ச) A minister has power to see the methods help afford,

To ponder long, then utter calm conclusive word.

635.

அறனறிக் தான்றமைக்த சொல்லானெஞ் திறனறிக்தான் றேர்ச்சித் துணே

ஞான் அக்

(B)

The man who virtue knows, has use of wise and pleasant words,

With plans for every season apt, in counsel aid affords. 636. மதிதாட்ப தாலோ கடையார்க்

கதிநெட்பம் யாவுள முன்னிற்பவை (௬)

When native subtilty combines with sound scholastic lore. 'Tis subtilty surpassing all, which nothing stands

before.

637.

செயற்கை யறிந்தக் கடைத்து முலகத் தியற்கை யறிக்து செயல்

(எ)

Though knowing all that books can teach, 'tis To follow common sense of men in act.

90

638. அறிகொன் றறியா னெனினு முறு இயுழையிருக்தான் கூறல் கடன் 'Tis duty of the man in place aloud to say (அ) The very truth, though unwise king may cast his words away. 639. பழுதெண்ணு மக்திரியிற் செழுபது கோடி தலே

பக்கத்துட் டெவ்வோ — A minister who by (கூ)

king's side plots evil things

Worse woes than countless foemen brings.

640. முறைபடச் சூழ்ந்து முடிவிலவே திறப்பா டிலாஅதவர்

செய்வர்

(W)

For gain of end desired just counsel nought avails To minister, when tact in execution fails.

## CHAPTER LXV. அதி. சுடு.

## சொல்வன்மை.—Power in Speech.

- 641.காகல மென்னு கலனுடைமை யக்கலம் யாகலத் தாள்ளதாஉ மன்றா (a) A tongue that rightly speaks the right is greatest gain.
- It stands alone midst goodly things that men obtain.
- 642. ஆக்கமுங் கேடு மதனைல் வருதலாற் காத்தோம்பல் சொல்லின்கட் சோர்வு
- (요) Since gain and loss in life on speech depend,
- From careless slip in speech thyself defend. 643. கேட்டார்ப் பிணிக்குர் தகையவாய்க்
- கேளாரும் வேட்ப மொழிவதான் சொல்
- ( 5.) 'Tis speech that spell-bound holds the listening ear, While those who have not heard desire to hear. 644. திறனறிந்து சொல்லுக சொல்ல யறனும் பொருளு மதனினூஉங் கில்
- (#) Speak words adapted well to various hearers' state; No higher virtue lives, no gain more surely great.

645. சொல்லுக சொல்ஃப் பிறிதோர்சொ லச்சொல்லே வெல்லுஞ் சொலின்மை யறிந்து

(B)

16

proach thous the peach that shall your speech refute.

| 646. | வேட்பத்தாஞ் சொல்லிப் பிறர்சொற் பயன்கோட<br>மாட்சுமின் மாசற் <i>ளு</i> ர் கோள்                                    | ன்<br>(சு)                |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
|      | ning each hearer's ear, of others' words to seize the sense, thod wise of men of spotless excellence.           | ()                        |
| 647. | சொலல்வல்லன் சோர்டிலை னஞ்சா னவ <i>ி</i> ன<br>இகல்வெல்லல் யார்க்கு மரி <i>த</i> ு                                 | (எ)                       |
|      | y in word, of unforgetful mind, of fearless speech,<br>ard for hostile power such man to overreach.             | ` ,                       |
| 648. | விரைக்து தொழில்கேட்கு ஞால<br>கிரக்தினிது சொல்லுதல் வல்லார்ப் பெறின்                                             | ( <i>a</i> )              |
|      | y the listening world will gather round,<br>men of mighty speech the weighty theme propound.                    |                           |
| 649. | பலசொல்லக் கா <i>முறுவர் மன்ற</i> மாசற்ற<br>சிலசொல்ல <i>நேற்ரு த</i> வர்                                         | ( <i>s</i> <sub>6</sub> ) |
|      | have not skill ten faultless words to utter plain,<br>tongues will itch with thousand words men's ears to pain. | ` ,                       |
| 650. | இணருழ்த்து கா <i>ரு</i> மலாஃனயர் கற்ற<br>தாணர விரித்தாகைரா கார்                                                 | (D)                       |

CHAPTER LXVI. AB. 444.

Like scentless flower in blooming garland bound Are men who can't their lore acquired to others' ears expound.

விணத்தூய்மை.—Purity in Action.

651. துணோகல மாக்கக் தருஉம் விணே கலம் வேண்டிய வெல்லாக் தரும் The good external help confers is worldly gain; By action good men every needed gift obtain.

(**க**) 652. என்று மொருவுதல் வேண்டும் புகழொடு ான்றி பயவா விண (2) From action evermore thyself restrain

Of glory and of good that yields no gain. 653. ஒஒதல் வேண்டு மொளிமாழ்குஞ் யாஅது மென்னு மவர்

செய்விண (15∟)

92

Who tell themselves that nobler things shall yet be won, All deeds that dim the light of glory must they shun.

THE KURRAL.

654. இடுக்கட் படினு மிளிவர்த செய்யார் கடுக்கற்ற காட்சி யவர்

Whose eyes the ever-during vision view. 655. எற்றென் நிரங்குவ செய்யற்க செய்வானேன் மற்றன்ன செய்யாமை கன்று (டு) Do nought that soul repenting must deplore, If thou hast sinned, 'tis well if thou dost sin no more. 656.

(#) Though troubles press, no shameful deed they do,

Though her that bore of Do thou, that men of

thee hung'ring thou behold, no deed

சான் ருேர் பழிக்கும் வின

perfect soul have crime decreed. 657. பழிமலேக் தெய்திய வாக்கத்திற் சான்ருர் கழிகல் குரவே தலே Than store of wealth guilt-laden souls obtain,

ஈன்றுள் பசிகாண்பா னுயினுஞ் செய்யற்க

(எ) The sorest poverty of perfect soul is richer gain. 658. கடிந்த கடிந்தொரார் செய்தார்க் கவைதா ( ) To those who hate reproof and do forbidden thing, What prospers now, in after days shall anguish bring. 659. அழக்கொண்ட வெல்லா மழப்போ . மிழப்பினும் பிற்பயக்கு நற்பா ல**வை** (56) What's gained through tears with tears shall go; From loss good deeds entail harvests of blessings grow.

முடிந்தாலும் பீழை தரும்

- சலத்தாற் பொருள்செய்தே மார்த்தல் பசுமட் கலத்துணீர் பெய்திரீஇ யற்று
- · (w) In pot of clay unburnt he water pours and would retain, Who seeks by wrong the realm in wealth and safety to maintain.

CHAPTER LXVII. அதி. சுஎ.

660.

விணத்திட்பம்.—Power in Action.

661. விணத்திட்ப மென்ப தொருவன் மனத்திட்ப மற்றைய வெல்லாம் பிற

(æ)

What men call 'power in action' know for 'power of Externe to man all other aids you find out grace to me grace to me

mind';

662. ஊ*ரொ லுற்ற*ப் னெல்காமை யிவ்விரண்டி *ஹைன்ப ராய்*க்தவர் கோள் (2) 'Each hindrance shun,' 'unyielding onward press, if obstacle be there,' These two define your way, so those that search out truth declare. 663. கடைக்கொட்கச் செய்தக்க தாண்மை **பிடைக்கொட்கி னெற்**ரு விழும**க் த**ரும் (Æ) Man's fitting work is known but by success achieved; In midst the plan revealed brings ruin ne'er to be retrieved. 664. சொல்லுதல் யார்க்கு மெளிய வரியவாஞ் சொல்லிய வண்ணஞ் செயல் (#) Easy to every man the speech that shows the way: Hard thing to shape one's life by words they say ! 665. வீறெய்தி மாண்டார் விணத்திட்பம் வேர்தன்க ணூறெய்தி யுள்ளப் படும் (B) The power in act of men renowned and great, With king acceptance finds and fame through all the state. எண்ணிய வெண்ணியாங் கெய்துப வெண்ணியார் திண்ணிய சாகப் பெறின் (கஈ) Whate'er men think, ev'n as they think, may men obtain, If those who think can steadfastness of will retain. 667. உருவுகண் டெள்ளாமை வேண்டு முருள்பெருக்தோக்கச்சாணியன்னு ருடைத்து (எ) Despise not men of modest bearing; Look not at form, but what men are: For some there live, high functions sharing,

668. கலங்காது கண்ட விணக்கட் முளங்காது தூக்கங் கடிந்து செயல் (அ) What clearly eye discerns as right, with steadfast will.

And mind unslumbering, that should man fulfil.

Like linch-pin of the mighty car!

669. தான்ப முறவரினுஞ் செய்க தோணிவாற்றி பின்பம் பயக்கும் விண (கூ) Though toil and trouble face thee, firm resolve hold

(æ) Though toll and trouble face thee, firm resolve hold fast,

And do the deeds that pleasure yield at last.

வினேத்திட்பம் வேண்டாரை வேண்டா துலகு (மி) The world desires not

THE KURRAL.

Who power in act desire not,-crown of all the rest.

670. எணேத்திட்ப மெய்தியக் கண்ணும்

men of every power possessed,

94

CHAPTER LXVIII. அதி. சுஅ. விண்செயல்வகை.—The Method of Acting.

671. சூழ்ச்சி முடிவு தாணிவெய்த தாழ்ச்சியுட் டங்குதறீதா லத் துணிவு

(æ)

Resolve is counsel's end. If resolutions halt In weak delays, still unfulfilled, 'tis grievous fault. 672. தூங்குக தூங்கிச் செயற்பால தூங்கற்க தூங்காது செய்யும் விண (உ) Slumber when sleepy work's in hand: beware

(உ) Slumber when sleepy work's in hand: beware
Thou slumber not when action calls for sleepless care!
678. ஒல்லும்வா யெல்லாம் விணகன்றே
யொல்லாக்காற்

செல்லும்வாய் கோக்கிச் செயல் (க\_) When way is clear, prompt let your action be;

When not, watch till some open path you see. 674. விண்பகை யென்றிரண்டி கொச்ச கிண்யுங்காற் நீயெச்சம் போலத் தெறும்

(#) With work or foe, when you neglect some little thing, If you reflect, like smouldering fire, 'twill ruin bring.

675.

பொருள்கருவி காலம் விணேயிடனெ **டைந்து** மிருடீர வெண்ணிச் செயல் Treasure and instrument and time and deed and place of act: These five, till every doubt remove, think o'er with care exact.

676. முடிவு மிடையூற முற்றியாங் கெய்தும் படுபயனும் பார்த்துச் செயல்

(சஈ)

(G)

Accomplishment, the hindrances, large profits won By effort: these compare,—then let the work be done!

677. செய்விண செய்வான் செயன்முறை யவ்வினே யுள்ளறிவ ஹள்ளங் கொளல் (σ) Who would succeed must thus begin: first let him ask The thoughts of them who throughly know the

task. 678. விணயான் விணயாக்கிக் கோட னணகவுள் யானயால் யானயார்த் தற்று

( ) By one thing done you reach a second work's accomplishment; So furious elephant to snare its

fellow hrute is sent.

679. கட்டார்க்கு கல்ல செயலின் விரைக்கதே யொட்டாரை யொட்டிக் கொளல் (கூ) Than kindly acts to friends more urgent thing to do,

Than kindly acts to friends more urgent thing to do.

Is making fees to cling as friends attached to you.

680. உறைசிறியா ருண்ணடுங்க லஞ்சிக் குறைபெறிற் கொள்வர் பெரியார்ப் பணிக்கு (மி) The men of lesser realm, fearing the people's inward dread, Accepting granted terms, to mightier ruler bow the head.

## CHAPTER LXIX. AS. 375. 375.

### தூது.—The Envoy.

681. அன்புடைமை யான்ற குடிப்பேறத்தல் வேக்கவாம் பண்புடைமை தூதுரைப்பான் பண்பு Benevolence, high birth, the courtesy kings love :— These qualities the envoy of a king approve.

682. அன்பறி வாராய்க்க சொல்வன்மை *தூதுரைப்*பார்க் கின்றி யமையா*த* மூன்*று* 

Love, knowledge, power of chosen words, three things, Should he possess who speaks the words of kings.

688. தாலாரு ணூல்வல்ல னுகுதல் வேலாருள் வென்றி வின்யுரைப்பான் பண்பு (ஈ.)

Mighty in lore amongst the learned must he be, Midst jav'lin-bearing kings who speaks the words of victory. 684. அறிவுரு வாராய்க்க கல்வியிம் மூன்றின்

செறிவுடையான் செல்க விணக்கு

(#) Sense, goodly grace, and knowledge exquisite,
Who hath these three for envoy's task is fit.

685. தொகச்சொல்லித் தூவாத நீக்கி நகச்சொல்லி நன்றி பயப்பதாக் தூது (டு) In terms concise, avoiding wrathful speech, who utters pleasant word. An envoy he who gains advantage

utters pleasant word, An envoy he who gains advantage for his lord.
686. கற்றுக்கண் ணஞ்சான் செலச்சொல்லிக் காலத்தாற்

காலத்தாற் றக்க தறிவதாக் தூது (கு) An envoy meet is he, well-learned, of fearless eye, Who speaks right home, prepared for each emergency.

96 THE KURRAL. 687. கடனறிக்து காலங்கருதி பிடனறிக் தெண்ணி யுரைப்பான் றலே

(67)
He is the best who knows what 's due, the time
considered well, The place selects, then penders long ere

he his errand tell. 688. தாய்மை துணேமை துணிவுடைமை யிம்மூன்றின் வாய்மை வழியுரைப்பான் பண்பு (அ) Integrity, resources, soul determined, truthfulness; Who rightly speaks his message must these marks possess. 689. விடுமாற்றம் வேக்கர்க் குறைப்பான் வடுமாற்றம் வாய்சோரா வண்க ணவன் (கூ)
His faltering lips must utter no unworthy thing,

Who stands, with steady eye, to speak the mandates of

his king. 690. இது பெயப்பினு மெஞ்சா

திறைவற்

குறு பயப்பதாக் தூது (லி) Death to the faithful one his embassy may bring; The envoy gains assured advantage for his king.

## CHAPTER LXX. அதி. எo.

மன்னரைச் சேர்ந்தொழுகல்.—Conduct in the Presence of the King.

691. அகலா தணுகாது தீக்காய்வார் போல்க விகல்வேந்தர்ச் சேர்ந்தொழுகு வார் (æ)
Who warm them at the fire draw not too near, nor keep too much aloof; Thus let them act who dwell beneath of warlike kings the palace-roof.
692.

மன்னிய வாக்கக் தரும்

To those who prize not state that kings are wont
(உ) The king himself abundant wealth supplies.

to prize, 693.

மன்னர் விழைப விழையாமை மன்னரான்

Who would walk warily, let him
To clear suspicions once aroused

போற்றி னரியவை போற்றல் கடுத்தபின்

of greater faults beware; 694. is an achievement rare.

றேற்றுதல் யாரக்கு மரிது

| மவி <i>த்தொழுக</i>      | லான்ற      | பெரியா    | ரக்த | த் து  |          |
|-------------------------|------------|-----------|------|--------|----------|
| (ヂ)<br>All whispered wo | ords and i | nterchang | e of | smiles | repress, |

In presence of the men who kingly power possess.

செவிச்சொல்லுஞ் சேர்ந்த நகையு

695. எப்பொருளு மோசார் தொடசார்மற் றப்பொருளே விட்டக்காற் கேட்க மறை (B) Seek not, ask not, the secret of the king to hear; But if he lets the matter forth, give ear ! 696. குறிப்பறிக்து காலங்கருதி வெயப்பில வேண்டுப வேடபச் சொலல் (*&*\_ Knowing the signs, waiting for fitting time, with courteous care, Things not displeasing, needful things, declare. 697. வேட்பன சொல்லி விணயில வெஞ்ஞான் அங் கேட்பினுஞ் சொல்லா விடல் (a) Speak pleasant things, but never utter idle word; Not though by monarch's ears with pleasure heard. 698. இஃாய ரினமுறைய சென்றிகழ்ரர் நின்ற வோளியோ டொழுகப் படும் (A) Say not, 'He's young, my kinsman,' despising thus your king; But reverence the glory kingly state doth bring. 699. கொளப்பட்டே மென்றெண்ணிக் கொள்ளாத செய்யார் துளக்கற்ற காட்சி யவர் (கூ) 'We've gained his grace, boots nought what graceless acts we do.' So deem not sages who the changeless vision view. 700. பறைய மெனக்கருதிப் பண்பல்ல செய்யுங் கெழுத்கைமை கேடு தரும் (W)

CHAPTER LXXI. AB. as.

Who think 'We're ancient friends,' and do unseemly things;

To these familiarity sure ruin brings.

குறிப்பறிதல்.—The Knowledge of Indications.

701. கூறுமை கோக்கிக் குறிப்பறிவா னெஞ்ஞான்று மாறுகீர் வையக் கணி

(a) Who knows the sign, and reads unuttered thought, the gem is he Of earth round traversed by the changeless sea.

702. ஐயப் படாஅ தகத்த துணர்வாணத் தெய்வத்தோ டொப்பக் கொளல் (உ) Undoubting, who the minds of men can scan,

As deity regard that gifted man.

13

98 THE KURRAĻ.

· ·

703. குறிப்பிற் குறிப்புணர் வாரை யுறுப்பினுள் யாது கொடுத்துங் கொளல் (டை)

Who by the sign the signs interprets plain, Give any member up his aid to gain.

704. குறித்தது கூருமைக் கொள்வாரோ

டேணே யு*றுப்போ ரணயரா*ல் வே*று* 

- Who reads what 's shown by signs, In form may seem as other men, in
- 705.though words unspoken be, function nobler far is he.

(æ)

- குறிப்பிற் குறிப்புணரா வாயி னுறுப்பினு ளென்ன பயத்தவோ கண்
- By sign (例) 'Mid all who knows not signs to comprehend, what gain,
- his members, from his eyes does he obtain? 706.
- அடுத்தது காட்டும் பளிங்குபோ னெஞ்சங் கடுத்தது காட்டு முகம்
- (கஈ) As forms around in crystal mirrored clear we find, The face will show what's throbbing in the mind. 707. முகத்தின் முதுக்குறைந்த துண்டோ வுவப்பினுங் காயினுக் தான்முக் துறும்

(எ)

Than speaking countenance hath aught more prescient skill? Rejoice or burn with rage, 'tis the first

herald still! '708. முககோக்கி கிற்க வமையு மககோக்கி யுற்ற துணர்வார்ப் பெறின்

(A) To see the face is quite enough, in presence brought,
When men can look within and know the lurking thought.
709.

பகைமையுங் கேண்மையுங் கண்ணுரைக்குங் வகைமை யுணர்வார்ப் பெறின்

கண்ணின் (கூ) The eve speaks out the hate or friendly so

The eye speaks out the hate or friendly soul of man; To those who know the eye's swift varying moods to

scan. 710. துண்ணிய மென்பா ரளக்குங்கோல் கண்ணல்ல தில்லே பிற

| (2)                                                                                                 |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| $(\tilde{\omega})$                                                                                  |  |
| The men of keen discerning soul no other test a<br>(When you their secret ask) than man's revealing |  |

#### CHAPTER LXXII. அதி. எஉ.

அவையறிதல்.—The Knowledge of the Council Chamber.

711. அவையறிக் தாராய்க்கு சொல்லுக் சொல்லின தொகையறிக்க தூயமை யவர் (க) Men pure in heart, who know of words the varied force,

Should to their audience known adapt their well-arranged discourse.

712. இடைதெரிக்கு நன்குணர்க்கு சொல்லுக் சொல்லி
னடைதெரிக்க நன்மை யவர் (உ

னடை தெரிந்த கன்மை யவர் (உ) Good men to whom the arts of eloquence are known, Should seek occasion meet, and say what well they've made their own.

718. அவையறியார் சொல்லன்மேற் கொள்பவர் சொல்கின் வகையறியார் வல்லதூஉ மில் (கூ)

Unversed in councils, who essays to speak, Knows not the way of suasive words,—and all is weak.

714. ஒளியார்முன் கெளிய சாதல் வெளியார்முன் வான்சுதை வண்ணங் கொளல் (ச)

Before the bright ones shine as doth the light! Before the dull ones be as purest stucco white!

715. கன்றென் றவற்றுள்ளு கன்றே முதுவருண் முக்தூ கிளவாச் செறிவு (இ)

Midst all good things the best is modest grace, That speaks not first before the elders' face.

716. ஆற்றி னிலேதளர்க் தற்றே வியன்புல மேற்றுணர்வார் முன்ன ரிழுக்கு (சு)

As in the way one tottering falls, is slip before The men whose minds are filled with varied lore.

717. கற்றறிக்கார் கல்வி விளங்குற் கசடறச் சொற்றெரிதல் வல்லா சகத்து (எ) The learning of the learned sage shines bright

| To those whose fault | less skill can value it aright.                                    |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------|
| 718. உணர்வ து        | டையார்முற் சொல்லல்                                                 |
| வளர்வு               | தன் பாத்தியுணீர்சொரிக்                                             |
| <i>தற்று</i>         | (அ) To speak where understanding                                   |
| hearers you obtain,  |                                                                    |
|                      | n the fields of growing grain!                                     |
|                      | ட் பொச்சாக்துஞ் சொல்லற்க                                           |
| ் ஈல்லன்             | வபு ணன்குசெலச் சொல்லு                                              |
| வார் (கூ             | )                                                                  |
| In councils of the   | •                                                                  |
| In councils of the   |                                                                    |
|                      | d things with penetrating power,<br>ought, e'en in oblivious hour. |

mean, let them say nought, e'en in oblivious hour.

100

720. அங்கணத்து ளுக்க வமிழ்தற்முற் றங்கணத்த ரல்லார்முற் கோட்டி கொளல்

Ambrosia in the sewer spilt, is word (ல்) Spoken in presence of the alien herd.

THE KURRAL.

CHAPTER LXXIII. அதி. எடி.

அவையஞ்சாமை.—Not to dread the

Council. 721. வகையறிக்து வல்லவை வாய்சோரார்

ருகையறிந்த தூயமை யவர்

(s) Men, pure in heart, who know of words the varied force,

The mighty council's moods discern, nor fail in their discourse. 722. கற்று நுட் கற்று செனப்படுவர் கற்றுர்முற் கற்ற செலச்சொல்லு வார்

(2) Who what they 've learned, in penetrating words have learned to say,

Before the learn'd, among the learn'd most learn'd are they.

723. பகையகத்துச் சாவா ரெளிய ரரிய ரவையகத் தஞ்சா தவர்

(m) Many encountering death in face of foe will hold their ground; Who speak undaunted in the council hall are rarely found.

724.

சொல்லின்

கற்ளுர்முற் கற்ற செலச்சொல்லித் தாங்கற்ற மிக்காருண் மிக்க கொளல் What you have learned, in penetrating (#) The learn'd; but learn what men more

words speak out before learn'd can teach you more.

ஆற்றி னளவறிக்து கற்க வவையஞ்சா மாற்றங் கொடுத்தற் பொருட்டு

(6)
By rule, to dialectic art your mind apply,
That in the council fearless you may make an apt reply.

725.

726.

வாளோடென் வன்கண்ண ரல்லார்க்கு நூலோடென் ஹண்ணவை யஞ்சு பவர்க்கு

(கு)
To those who lack the hero's eye what can the sword avail? Or science what, to those before the council keen who quail? 727. பகையகத்துப் பேடிகை பெருவை

ளவையகத் தஞ்ச மவன்கற்ற *நூ*ல்

(σ) As shining sword before the foe which 'sexless being' bears, Is science learned by him the council's face who fears.

BOOK II .- MINISTERS OF STATE.

101

728. பல்லவை கற்றும் பயமிலரே

கல்லவையு ணன்கு செலச்சொல்லர தார் (*4*) Though many things they 've learned, yet useless are they all,

To men who cannot well and strongly speak in council hall.

729. கல்லா தவரிற் கடையென்ப கற்றறிக்து கல்லா ரவையஞ்சு வார் (கூ)

Who, though they 've learned, before the council of the good men quake,

Than men unlearn'd a lower place must take.

730. உளரெனினு மல்லாரோ டொப்பர்

களனஞ்சிக் கற்ற செலச்சொல்லா தார் (@) Who what they 've learned, in penetrating words know not to say,

The council fearing, though they live, as dead are they.

அமைச்சியன் முற்றியது.

THE END OF THE SECTION ON 'MINISTERS OF STATE.'

§ 3. THE ESSENTIALS OF A STATE. அங்கவியல்.

CHAPTER LXXIV. அதி. எச.

நாடு.—The Land.

731.

தள்ளா விளேயுளுக் தக்காருக் தாழ்விலாச் செல்வருஞ் சேர்வது காடு

(æ)

Where spreads fertility unfailing, where resides a band Of virtuous men, and those of ample wealth, call that a 'land.' 732. பெரும்பொருளாற் பெட்டக்க

தாகி யருங்கேட்டா லாற்ற விளேவது நாடு

கிறையொருங்கு கேர்வது காகு ( 15\_ ) When burthens press, it bears; yet, with unfailing hand, To king due tribute pays: that is the 'land.' 734. உஅபசியு மோவாப் பிணியுஞ் செறுபகையுஞ் சேரா தியல்வது காடு (#) That is a 'land' whose peaceful annals know, Nor famine fierce, nor wasting plague, nor ravage of the foe. 735. பல்குழுவும் பாழ்செய்யு கொல்கு அம்பு மில்லது முட்பகையும் வேந்த இலக்குங் From factions free, and desolating civil strife, and band Of lurking murderers that king afflict, that is the 'land.' 736. கேடறியா கெட்ட விடத்தும் வளங்குன்று <u>நாடென்ப நாட்டிற்</u> றலே (45) Chief of all lands is that, where nought disturbs

its peace; Or, if invaders come, still yields its rich

வருபுனதும் வல்லாணு நாட்டிற்

737. இருபுனதும் வாய்ந்த மஃயும்

(2) That is a 'land' which men desire for wealth's abundant share, Yielding rich increase, where calamities

பொறையொருங்கு மேல்வருங்காற் ருங்கி

are rare.

யிறைவற்

நாடு

increase.

· 733.

குஅப்பு (a) Waters from rains and springs, a mountain near, and waters thence; These make a land, with fortress' sure defence. 108BOOK IL .- THE ESSENTIALS OF A STATE. 738. பிணியின்மை செல்வம் விளேவின்ப மேம

( *4*)

(æ)

மணியென்ப நாட்டிற்கிவ் வைக்து

A country's jewels are these five: unfailing health, Fertility, and joy, a sure defence, and wealth.

739. நாடென்ப நாடா வளத்தன *நாட*ல்ல காட வளக்*தர*ந்காடு (கூ) That is a land that yields increase unsought, That is no land whose gifts with toil are bought. 740. ஆங்கமை வெய்தியக் கண்ணும் பயமின்றே வேக்தமை வில்லாத காடு (W) Though blest with all these varied gifts' increase, A land gains nought that is not with its king at peace. CHAPTER LXXV. அதி. எடு. அரண்.—The Fortification. 741. ஆற்று பவர்க்கு மரண்பொரு எஞ்சித்தற் போற்று பவர்க்கும் பொருள்

மணிநிழற் காடு முடைய தரண் A fort is that which owns a fount of waters

A fort is wealth to those who act against their foes; Is wealth to them who, fearing, guard themselves from woes.

742. மணிகீரு மண்ணு மஃவு

crystal clear, An open space, a hill, and shade of beauteous forest near. 743. உயர்வகலக் திண்மை யருமை யிக்கான்கி

னமைவர ணென்றுரைக்கு நூல் ( ) Height, breadth, strength, difficult access:

Science declares a fort must these possess. 744. சிறுகாப்பிற் பேரிடத்த தாகி

யுஅபகை யூக்க மழிப்ப தாண் (#) A fort must need but slight defence, yet ample be,

Defying all the foeman's energy. 745. கொளற்கரிதாய்க் கொண்டகூழ்த் தாகி

யகத்தார்

104

746.

நிலேக்கௌிதா நீர தரண்

(6) Impregnable, containing ample stores of food,

A fort, for those within, must be a warlike station good.

THE KURRAL.

எல்லாப் பொருளு முடைத்தா யிடத்துதவு கல்லா ளுடைய தாண்

A fort, with all munitions amply stored, (557) In time of need should good reserves afford. 747. முற்றியு முற்மு தெறிக்து பற்றற் கரிய தரண் மறைப்படுத்தும் (எ) A fort should be impregnable to foes Or aim there darts from far, or mine who gird it round, beneath the ground. முற்ருற்றி முற்றி யவரையும் பற்ருற்றிப் பற்றியார் வெல்வ தரண்

பெற்றுற்றிப் பற்றியார் வெல்வ தேரண் (அ)

Howe'er the circling foe may strive access to win, A fort should give the victory to those who guard within. 749. முனமுகத்து மாற்றலர் சாய விணமுகத்து வீறெய்தி மாண்ட தாண்

At outset of the strife

(55) And greatness gain by

a fort should foes dismay;

750.

deeds in every glorious day.

எணமாட்சித் தாகியக் கண்ணும் விணமாட்சி யில்லார்க ணில்ல தாண்

Howe'er majestic castled walls may rise, (D) To craven souls no fortress strength supplies.

## CHAPTER LXXVI. அதி. எசு.

பொருள்செயல்வகை.—Way of Accumulating WEALTH.

751.

பொருளல் லவரைப் பொருளாகச் செய்யும் பொருளல்ல தில்ஃ பொருள்

Nothing exists, save wealth, that can (5) Change man of nought to worthy man. 752.

இல்லாரை யெல்லாரு மெள்ளுவர் செல்வரை யெல்லாருஞ் செய்வர் சிறப்பு

Those who have nought all will despise; (2.) All raise the wealthy to the skies.

753.

பொருளென்னும் பொய்யா விளக்க மிருள்றுக்கு மெண்ணிய தேயத்துச் சென்று

(E) Dispersing darkness at its lord's command.

Wealth, the lamp unfailing, speeds to every land,

| BOOK II.—THE ESSENTIALS OF A STATE.                                                                                                                                                                            | 105                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| 754. அறனீனு மின்பமு மீனுக்<br>திறனறிக்து தீதின்றி வக்த பொருள்<br>Their wealth, who blameless means can use aright,<br>Is source of virtue and of choice delight.                                               | ( <i>&amp;</i> )           |
| 755. அருளொடு மன்பொடும் வாராப்<br>பொருளாக்கம் புல்லார் புரள விடல்<br>Wealth gained by loss of love and grace,<br>Let man cast off from his embrace.                                                             | ( <b>@</b> )               |
| 756. உறபொருளு முல்கு பொருளுக்கன் இென்இர்க்<br>தெறபொருளும் வேக்கன் பொருள்<br>Wealth that falls to him as heir, wealth from the kingdom's dues,<br>The spoils of slaughtered foes: these are the royal revenues. | (#)                        |
| 757. அருளென்னு மன்பீன் குழகி<br>பொருளென்னுஞ் செல்வச் செகிலியா இண்டு<br>'Tis love that kindliness as offspring bears;<br>And wealth as bounteous nurse the infant rears.                                        | (எ)                        |
| 758. குன்றேலி யானப்போர் கண்டற்றுற்<br>றன்கைத்தொன்றுண்டாகச் செய்வான் விண<br>As one to view the strife of elephants who takes his stand,<br>On hill he's climbed, is he who works with money in his hand.        | ( <i>4</i> )               |
| 759. செய்க பொருளேச் செறுகர் செருக்கறுக்கு<br>மெஃகதனிற் கூரிய தில்                                                                                                                                              | ( <i>s</i> <sub>60</sub> ) |

759. Qa மெஃகதனிற் கூரிய துல

Make money! Foeman's insolence o'ergrown To lop away no keener steel is known.

760. ஒண்பொருள் காழ்ப்ப வியற்றியார்க் கெண்பொரு ளேணே யிரண்டு மொருங்கு (D)

Who plenteous store of glorious wealth have gained, By them the other two are easily obtained.

CITADEED TREETER

பாகுடும் பக்கிலா. அது. எஎ.

படைமாட்கி.—The Excellence of an Army.

761. உறப்பமைக் தூறஞ்சா வெல்படை வேக்கன் வெறுக்கையு எெல்லாக் கலே A conquering host, complete in all its limbs, that fears no wound, Mid treasures of the king is chiefest found.

Digitized by Microsoft in

14

106 | 762. உஃவிடத் தாறஞ்சா வன்கண்

் டொஃவிடத்துத் தொல்படைக் கல்லா லரிது (உ)

In adverse hour, to face undaunted might of Is bravery that only veteran host can show.

ஒலித்தக்கா லென்றை முவரி யெலிப்பகை காக முயிர்ப்பக் கெடும்

conquering foe,

(m\_)
Though, like the sea, the angry mice send forth their battle cry; What then? The dragon breathes upon

them, and they die! 764. அழிவின் மறைபோகா தாகி வழிவந்தவன்க ணதுவே படை (ச) That is a host, by no defeats, by no desertions shamed,

For old hereditary courage famed. .765. கூற்றாடன்று மேல்வரினுங் கூடி யெதிர்நிற்கு மாற்ற லதுவே படை (இ) That is a 'host' that joins its ranks, and mightily withstands, Though death with sudden wrath should

fall upon its bands. 766. மறமான மாண்ட வழிச்செலவு தேற்ற மெனகான்கே யேமம் படைக்கு

(##)
Valour with honour, sure advance in glory's path,
To warlike host these four are sure defence.

with confidence : ் 767. தார்தாங்கிச்

செல்வது தாண தலேவந்த போர்தாங்குந் தன்மை யறிந்து (எ) A valiant army bears the onslaught, onward goes, Well taught with marshalled ranks to meet their coming foes. 768. அடற்றகையு மாற்றலு மில்லெனினுக் தானே படைத்தகையாற் பாடு பெறும் (4) Though not in war offensive or defensive skilled;

An army gains applause when well equipped and drilled. 769. சிஅமையுஞ் செல்லாத் துனியும்

வதுமையு மில்லாயின் வெல்லும் படை (Æ∞) Where weakness, clinging fear and poverty

Are not, the host will gain the victory.

770. நிஸ்மக்கள் சால வுடைத் தெனினுக் தானே து மேக்க ளில்வழி யில்

(\omega) Though men abound, all ready for the war,

No army is where no fit leaders are.

#### CHAPTER LXXVIII. அதி. எஅ.

#### படைச்செருக்கு.—Military Spirit.

771. என்கு முன் னில்லன்மின் நெவ்விர் பலரென்கு முன்னின்று கேன்னின் நவர் (க) Ye foes! stand not before my lord! for many a one Who did my lord withstand, now stands in stone!

772. கான முயலெய்த வம்பினில் யானே பிழைத்தவே லேக்த வினிது (உ) Who aims at elephant, though dart should fail, has greater praise

Than he who woodland have with winged arrow slays.

773. போண்மை பென்ப தறகணுன் முற்றக்கா இராண்மை மற்றத னெஃ.கு (க.)

Fierceness in hour of strife heroic greatness shows; Its edge is kindness to our suffering foes.

774. கைவேல் களிற்டுமுடு போக்கி வருபவன் மெய்வேல் பறியா ஈகும் (ச)

At elephant he hurls the dart in hand; for weapon pressed, He laughs and plucks the javelin from his wounded breast.

775. விழித்தகண் வேஸ்கொண் டெறிய வழித்திமைப்பி னேட்டன்றே வன்கண் ணவர்க்கு (இ) To hero fearless must it not defeat appear,

If he but wink his eye when foeman hurls his spear.

776. விழுப்புண் படாதகா எெல்லாம் வழுக்கினுள் வைக்குக் தன்னூள பெடித்து (கு) The heroes, counting up their days, set down as Each day when they no glorious wound sustain.
777. சுழலு மிசைவேண்டி வேண்டா வுமிரார் கழல்யாப்புக் காரிகை கீர்த்து
(எ) Who seek for world-wide fame, regardless of their life, The glorious clasp adorns, sign of heroic strife.

செறினுஞ்சீர் குன்ற கிலர் (அ) Fearless they rush where'er 'the tide of battle rolls '; The king's reproof damps not the ardour of their eager souls.

108 THE KURRAĻ.

778. உறினுயி ரஞ்சா மறவ ரிறைவன்

779. இழைத்த திகவாமைச் சாவாரை யாரே பிழைத்த தொ.அக்கிற் பவர்

Who says they err, and visits them with scorn, Who die and faithful guard the vow they 've sworn?

(あ)

780.

vain

புரக்தார்கண் ணீர்மல்கச் சாகிற்பிற் சாக்கா முரக்துகோட் டக்க துடைத்து

 $(\emptyset)$ If monarch's eyes o'erflow with tears for hero slain, Who would not beg such boon of glorious death to

gain?

### CHAPTER LXXIX. அதி. எக.

நட்பு.—Friendship.

781. செயற்கரிய யாவுள கட்டி னதுபோல் பூஃனக்கரிய யாவுள காப்பு (க) What so hard for men to gain as friendship true? What so sure defence 'gainst all that foe can do? 782. கிறைசீச சீசவர் கேண்மை பிறைமதிப் பின்னீச பேதையார் கட்பு (உ) Friendship with men fulfilled of good

Waxes like the crescent moon;

Like the full orb, waneth soon.

783. கவிருறு நானயம் போலும்
பயிருறும் பண்புடை யாளர் தொடர்பு
(கூ) Learned scroll the more you ponder.

(E) Learned scroll the more you ponder,
Sweeter grows the mental food;
So the heart by use grows fonder,
Bound in friendship with the good.

Friendship with men of foolish mood,

784.

ககுதற் பொருட்டன்று கட்டன் மிகுதிக்கண் மேற்சேன் றிடித்தற் பொருட்டு Not for laughter only friendship all (ச) But for strokes of sharp reproving,

the pleasant day,
when from right you stray. 785. புணர்ச்சி
பழகுதல் வேண்டா
வுணர்ச்சிதா னட்பாங் கிழமை தரும்
(டு) Not association constant, not affection's token bind;
'Tis the unison of feeling friends unites of kindred mind.

புளேயினும் புல்லென்னு கட்பு (லி) Mean is the friendship that men blazon forth, 'He's thus to me,' and 'such to him my worth.'

#### CHAPTER LXXX. AB. 40.

நட்பாராய்தல்.—Investigation in forming

791. நாடாது நட்டவிற் கேடில்ல நட்டபின் வூடில்ல நட்பாள் பவர்க்கு

(\*) To make an untried man your friend is ruin sure; For friendship formed unbroken must endure.

792. ஆயக்தாய்க்து கொள்ளாதான் கேண்மை கடைமு*றை* 

தான்சாக் துயரக் தரும் (உ)

Alliance with the man you have not proved and proved In length of days will give you mortal pain.

again, 793.

குணேனுங் குடிமையுங் குற்றமுங் குன்*ரு* வினேனு மறிக்தியாக்க கட்பு

Temper, descent, defects, associations free

be friend to thee. 110

THE

KURRAL.

794. குடிப்பிறந்து தன்கட் பழிநாணு வாணக் கொடுத்துங் கொளல் வேண்டு நட்பு (ச) Who, born of noble race, from guilt would shrink with shame, Pay any price, so you as friend that man may claim. 795. அழச்சொல்லி யல்ல திடித்து வழக்கறிய வல்லார் நட்பாய்ந்து கொளல் (டு) Make them your chosen friends whose words repentance move, With power prescription's path to show, while evil they reprove. 796. கேட்டினு முண்டோ ருறுதி கினேஞ்சை

(சு) Ruin itself one blessing lends: 'Tis staff that measures out one's friends. 797. ஊதிய மென்ப தொருவற்குப் பேதையார் கேண்மை யொரீஇ விடல்

நீட்டி யளப்பதோர் கோல<u>்</u>

(எ)
'Tis gain to any man, the sages say,
Friendship of fools to put away.
798. உள்ளற்க வுள்ளஞ் சுறுகுவ கொள்ளற்க வல்லற்க ணுற்றதுப்பார் கட்பு (அ) Think not the thoughts that

dwarf the soul; nor take For friends the men who

friends in time of grief forsake. 799. இக்கங்கா ஃக்கைவிடுவார் கேண்மை யடுங்கா ஃ யுள்ளினு முள்ளஞ் சுடும் (கூ) Of friends deserting us on ruin's brink, 'Tis torture e'en in life's last hour to think. 800.

மொருவுக வொப்பிலார் கட்பு
Cling to the friendship of the spotless ones;

மருவுக மாசற்மூர் கேண்மையொன் றீத்து

(w) Renounce alliance with the men of evil way.

whate'er you pay,

CHAPTER LXXXI. அதி. அக.

பழைமை.—Familiarity.

801. பழைமை யெனப்படுவ தியாதெனின்

யாதுங கிழமைபைக் கீழ்ந்திடா நட்பு (க)

Familiarity is friendship's silent pact, That puts restraint on no familiar act.

BOOK II.—THE ESSENTIALS OF A STATE. 111

802. கட்டுற் குறுப்புக் கெழுதகைமை மற்றதற்
குப்பாதல் சான்றேர் கடன் (உ)

Familiar freedom friendship's very frame supplies;

To be its savour sweet is duty of the wise.

803. பழகிய கட்பெவன் செய்யுங்

கொழக்கைமை செய்தாங் கமையாக் கடை (கூ)

When to familiar acts men kind response refuse, What fruit from ancient friendship's use? 804. அழைத்கையான் வேண்டி மிருப்பர்

கழுத்கையாற் கேனாது கட்டார் செயின் (ச) When friends unbidden do familiar acts with loving heart.

Friends take the kindly deed in friendly part. 805. பேதைமை யொன்று பெருங்கிழமை கோதக்க கட்டார் செயின்

யென்றுணர்க Not folly merely, but (டு) Esteem it, when your

familiar carelessness, friends cause you distress. எல்ஃக்க ணின்*மு*ர் துறவார் தொஃவிடத்துக் தொல்ஃக்க ணின்*மு*ர் தொடர்பு

Who stand within the bounds quit not, though
(##) Association with the old familiar friends.

loss impends, 807. அழிவந்த செய்யினு மன்பரு ரன்பின்

வழிவந்த கேண்மை யவர் (எ) True friends, well versed in loving ways, Cease not to love, when friend their love betrays.

808. கேளிழுக்கங் கேளாக் கெழுதகைமை நாளிழுக்க நட்டார் செயின்

வல்லார்க்கு

(4)

In strength of friendship rare of friend's disgrace who will not hear, The day his friend offends will day of grace to him appear.

809. கெடாஅவழிவந்த கேண்மையார் கேண்மை விடாஅர் விழையு முலகு (கூ) Friendship of old and faithful friends, Who ne'er forsake, the world commends. 810. விழையார் விழையப் படுப பழையார்கட் பண்டிற் றஃப்பிரியா தார் (ல்) Ill-wishers even wish them well, who guard.

794. Č W' 112 THE KURRAĻ.

For ancient friends, their wonted kind regard.

CHAPTER LXXXII. அதி. அஉ.

தீதட்பு.—Evil Friendship.

811. பருகுவார் போலினும் பண்பிலார் கேண்மை பெருகலிற் குன்ற லினிது What though you gain or lose friendship of Who when you thrive are friends, and when men of alien heart, you fail depart? 813. உறுவது சீர்தாக்கு *நட்பு*ம் பெறுவது கொள்வாருங் கள்வரு கேர் ( ) These are alike: the friends who ponder friendship's gain, Those who accept whate'er you give, and all the plundering train. 814. அமாகத் தாற்றதுக்குங் கல்லாமா வன்னுர் தமரிற் றனிமை தலே (#) A steed untrained will leave you in the tug of war; Than friends like that to dwell alone is better far. 815. செய்தேமஞ் சாராச் சிறியவர் யெய்தலி னெய்தாமை நன்*று* 

(a) Though evil men should all-absorbing friendship show, Their love had better die away than grow. ்812. உறினட் டறிஞெருஉ மொப்பிலார்

பெறினு மிழப்பினு மென்

கேண்மை

(2)

புன்கேண்மை '(6) 'Tis better not to gain than gain the friendship profitless Of men of little minds, whose succour fails

when dangers press. 816. பேதை பெருங்கெழிஇ நட்பி னறிவுடையா ரேதின்மை கோடி யுஅம் (σ) Better ten million times incur the wise man's hate,

Than form with foolish men a friendship intimate. ் 817. ககைவகைய ராகிய கட்பிற் பகைவராற் பத்தடுத்த கோடி யு*று*ம்

( a) From foes ten million fold a greater good you gain, Than friendship yields that's formed with laughers vain.

818. ஒல்லுங் கரும முடற்*று*பவர் கேண்மை சொல்லாடார் சோர விடல்

Those men who make a grievous (4) On your behalf, their friendship toil of what they do silently eschew.

BOOK II. - THE ESSENTIALS OF A 113STATE.

819.

கனவினு மின்னு மன்னே விணேவேறு சொல்வேறு பட்டார் தொடர்பு

(En)
E'en in a dream the intercourse is bitterness
With men whose deeds are other than their words
profess.

820.

எணேத்துங் கு*றுகு*த லோம்பன் மணேக்கெழிஇ மன்றிற் பழிப்பார் தொடர்பு

In anywise maintain not intercourse with  $(\hat{\omega})$  Who in the house are friends, in hall are those.

slandering foes.

CHAPTER LXXXIII. அதி. அரு.

கூடாதட்பு.—Unreal Friendship.

821. சிரிடங் காணி னெறிதற்குப் பட்டடை கேரா கிரக்தவர் கட்பு

(s)
Anvil where thou shalt smitten be, when men occasion

find, Is friendship's form without consenting mind.

822. இனம்போன் நினமல்லார் கேண்மை மகளிர் மனம்போல வேது படும் (உ) Friendship of those who seem our kin, but are not

really kind, Will change from hour to hour like woman's mind.

823. பலால்ல கற்றக் கடைத்து மனால்ல ராகுதன் மாணார்க் கரிது (ட) To heartfelt goodness men ignoble hardly may attain,

Although abundant stores of goodly lore they gain. 824. முகத்தி னினிய ககாஅ வகத்தின்னு வஞ்சரையெஞ்சப் படும் (சு)'Tis fitting you should dread dissemblers' guile,

825. மனத்தி னமையா தவரை யெணத்தொன்றுஞ் சொல்லிஞற் *நேறற்பாற் றன்று (நு)* When minds are not in unison, 'tis never just,

Whose hearts are bitter while their faces smile.

In any words men speak to put your trust.

மொட்டார்சொ லொல்ல யுணரப் படும் (கு) Though many goodly words they speak in friendly The words of foes will speedily be known.

826. நட்டார்போ னல்லவை சொல்லினு

827. சொல்வணக்க மொன்னுர்கட்

15 114

கொள்ளற்க

மொன்னு

tone,

THE KURRAL.

(எ) To pliant speech from hostile lips give thou no ear; "Tis pliant bow that shows the deadly peril near! 828. தொழுத்கை யுள்ளும் படையொடுங்கு ரழுத் கண்ணீரு மணத்து

வில்வணக்கர் தீங்கு குறித்தமை யான்

(4)
In hands that worship weapon often hidden lies;
Such are the tears that fall from foeman's eyes.

829. மிகச்செய்து தம்மௌளு வாரை ககச்செய்து கட்பினுட் சாப்புல்லற் பாற்று (கூ)'Tis just, when men make much of you, and then despise, To make them smile, and slay காலம் வருங்கான் முககட் டககட் பொரீ இ விடல் (ம) When time shall come that foes as friends appear, Then thou, to hide a hostile heart, a smiling face may'st wear.

in friendship's guise. 1 830. பகைகட்பாங்

# CHAPTER LXXXIV. அதி. அசு.

# பேதைமை.—Folly.

னேதங்கொண் சிதியம் போக விடெல் (க) What one thing merits folly's special name? Letting gain go, loss for one's own to claim! 832. பேதைமையு வொல்லாம் பேதைமை காதன்மை கையல்ல தன்கட் செயல்

831. பேதைமை யென்பதொன் றியாதெனி

(உ)'Mid follies chiefest folly is to fix your love On deeds which to your station unbefitting prove. 833. காணுமை காடாமை காரின்மை யாதொன்றும் பேணுமை பேதை தொழில்

(E) Ashamed of nothing, searching nothing out, of loveless heart, Nought cherishing, 'tis thus the fool will

play his part. 834. இதி யுணர்க்தும் பிறர்க்குரைத்துக் தானடங்காப் பேதையிற் பேதையா ரில் (ச) The sacred law he reads and learns, to other men

expounds, Himself obeys not: where can greater fool be found?

BOOK 11.—THE ESSENTIALS OF A STATE.

835. ஒருமை செயலாற்றும் பேதை
பெழுமையுக் தான்புக் கழுக்கு மனறு

The fool will merit hell in one brief life on earth,
In which he entering sinks through sevenfold round of birth.

836. பொய்படு மொன்ரு பூண்பூணுங்
கையறியாப் பேதை விணமேற் கொளின் (சு)

When fool some task attempts with uninstructed pains,
It fails; nor that alone, himself he binds with chains.

837. ஏஇலா ராரத் தமர்படுப்பர்

When fools are blessed with fortune's bounteous store,
Their foes feed full, their friends are prey to hunger
sore.
838.

(எ)

பேதை பெருஞ்செல்வ முற்றக் கடை

மைய லொருவன் களித்தற்முற் பேதைதன் கையொன் அடைமை பெறின் When folly's hand grasps wealth's increase, 'twill (4) As when a madman raves in drunken glee.

839. பெரிதினிது பேதையார் கேண்மை பிரிவின்கட் பீழை தருவதொன் றில் (கூ) Friendship of fools is very pleasant thing; Parting with them will leave behind no sting. 840. கழாஅக்கால் பள்ளியுள் வைத்தற்முற் சான்றுர் குழாஅத்துப் பேதை புகல் (மி) Like him who seeks his couch with unwashed feet,

## CHAPTER LXXXV. அத. அடு.

Is fool whose foot intrudes where wise men meet.

புல்லறிவாண்டை.—Ignorance.

841. அறிவின்மை பின்மையு ளின்மை பிறிதின்மை பின்மையா வையா தாலகு (க) Want of knowledge, 'mid all wants the sorest want we deem; Want of other things the world will not as

we deem; Want of other things the world will not as want esteem. 842. அறிவிலா எனஞ்சுவந் தீதல் பிறிதியாது மில்ஃ பெறுவான் றவம் (2) The gift of foolish man, with willing heart bestowed, is nought But blessing by receiver's penance bought.

THE KURRAL.

843.

அறிவிலார் தாக்தம்மைப் பீழிக்கும் பீழை

- செறுவார்க்குஞ் செய்த லரிது (டி) With keener anguish foolish men their own hearts
- wring, Than aught that even malice of their foes can bring. 844. வெண்மை யெனப்படுவ தியாதெனி
- கைக்கு (ச) What is stupidity? The arrogance that cries, 'Behold, we claim the glory of the wise.'
- 845. கல்லாத மேற்கொண் டொழுகல் கசடற வல்லதூஉ மையக் தரும்
- **(**G)

116

- If men what they have never learned assume to know, Upon their real learning's power a doubt 'twill throw.

  846. அற்ற மறைத்தலோ புல்லறிவு தம்வயிற்
- குற்ற மறையா வழி (கூ) Fools are they who their nakedness conceal,
- 847. அருமறை சோரு மறிவிலான் செய்யும் பெருமிறை தானே தனக்கு

And yet their faults unveiled reveal.

- (ஏ) From out his soul who lets the mystic teachings die, Entails upon himself abiding misery. 848. ஏவ்வுஞ் செய்கலான் முன்றேமு
- கூடு. இவ்வுஞ் இசங்கலான நொக்குநி னவ்வுயிர் போஅ மளவுமோர் கோய் (அ) Advised, he heeds not; of himself knows nothing wise;
- This man's whole life is all one plague until he dies. 849.

காணதாற் காட்டுவான் முன்காணுன் காணதான் கண்டானுக் தான்கண்ட வா*ற*ு

(æ)

That man is blind to eyes that will not see who knowledge shows; The blind man still in his blind fashion knows.

850. உலகத்தா ருண்டென்ப தில்லென்பான் வையத்

தலகையா வைக்கப் படும்

(\$\wideta\$) Who what the world affirms as false proclaim, O'er all the earth receive a demon's name.

BOOK II.—THE ESSENTIALS OF A STATE.

117

CHAPTER LXXXVI. அதி. அசு.

இகல்.—Hostility.

851. இகலென்ப வெல்லா வுயிர்க்கும் பகலென்னும் பண்பின்மை பாரிக்கு கோய் (க)

Hostility disunion's plague will bring, That evil quality, to every living thing.

852. பகல்கருதிப் பற்ரு செயினு

மிகல்கருதி யின்னுசெய் யாமை தலே (உ) Though men disunion plan, and do thee much despite,

'Tis best no enmity to plan, nor evil deeds requite. 853. இகலென்னு மெவ்வகோய் கீக்கிற் றவலில்லாத் தாவில் விளக்கக் தரும்

(Æ)
If enmity, that grievous plague, you shun,
Endless undying praises shall be won.

854. இன்பத்து ளின்பம் பயக்கு மிகலென்னுர் துன்பத்து டின்பங் கெடின் (ச) Joy of joys abundant grows,

When malice dies, that woe of woes. 855. இகலெதிர் சாய்க்தொழுக வல்லாகை யாசே

மிகலாக்குந் தன்மை யவர் இ) If men from enmity can keep their spirits free,

Who over them shall gain the victory?

856. இகலின் மிகலினி தென்பவன் வாழ்க்கை தவலுங் கெடலு கணித்து The life of those who cherished enmity hold dear,

To grievous fault and utter death is near.

(*&*<sub>1</sub>

857. மிகன்மேவு மெய்ப்பொருள் காண ரிகன்மேவு மின்னு வறிவி னவர்

(67)
The very truth that greatness gives their eyes can never Who only know to work men woe, fulfilled of enmity.

see, . 858. இகலிற் கெதிர்சாய்த லாக்க மதணே

<sup>ம்...</sup> மிகலூக்கி னூக்குமாங் கேடு

(ع) Tis gain to turn the soul from enmity:

Ruin reigns where this hath mastery.

859. இகல்காணு ஞக்கம் வருங்கா லதின மிகல்காணுங் கேடு தரற்கு

(கூ)

Men think not hostile thought in fortune's favouring hour. They cherish enmity when in misfortune's power. 860. இகலான மின்னுத வெல்லா ககலான நன்னய மென்னுஞ் செருக்கு

(w) From enmity do all afflictive evils flow; But friendliness doth wealth of kindly good bestow.

CHAPTER LXXXVII. அதி. அஎ.

பகைமாட்கி.—The Might of Hatred.

861. வலியார்க்கு மாறேற்ற லோம்புக வோம்பா

மெலியார்மேன் மேக பகை

(a) With stronger than thyself, turn from the strife away;

With weaker shun not, rather court the fray. 862. அன்பில ஞன்ற துணேயிலன் முன்றுவ்வா னென்பரியு மேதிலான் அப்பு (2) No kinsman's love, no strength of friends has he; How can he bear his foeman's enmity? 863. அஞ்சு மறியா னமைவில னீகலான் தஞ்ச மெளியன் பகைக்கு (Æ.) A craven thing! knows nought, accords with none, To wrath of any foe he falls an easy prey. gives nought away ; 864. நீங்கான் வெகுளி கிறையில் னெஞ்ஞான்அம் யாங்கணும் யார்க்கு மெளிது (#) His wrath still blazes, every secret told; each day

கிறையில் கொஞ்ஞான்றும் யாங்கணும் யார்க்கு மெளிது (ச) His wrath still blazes, every secret told; each day This man's in every place to every foe an easy prey. 865. வழிகோக்கான் வாய்ப்பன செய்யான் பழிகோக்கான் பண்பிலன் பற்முர்க் கினிது (டு)

way of right he scans, no precepts bind, no crimes affright, grace of good he owns; such man's his foes' delight.

866.

No

காணுச் சினத்தான் கழிபெருங் காமத்தான் பேணுமை பேணப் படும்

Blind in his rage, his lustful passions rage and (#) If such a man mislikes you, like it well. swell;

BOOK II.—THE ESSENTIALS OF A STATE. 119 867. Garasis

கொளல்வேண்டு மன்ற

a வடுத்திருந்து மாணுத செய்வான் பகை (ஏ) Unseemly are his deeds, yet,

proffering aid, the man draws nigh; His hate-'tis cheap

at any price—be sure to buy! 868. குணனிலனுப்க் குற்றம் பலவாயின்

மாற்றுர்க் கொனிலைனு மேமாப் புடைத்து

(அ) No gracious gifts he owns, faults many cloud his fame; His foes rejoice, for none with him will kindred claim.

869. செறுவர்க்குச் சேணிகவா வின்ப

மறிவிலா வஞ்சும் பகைவர்ப் பெறின் (கூ) The joy of victory is never far removed from those Who 've luck to meet with ignorant and timid foes.

870. கல்லான் வெகுளுஞ் சி.அபொரு மொல்லாண யொல்லா தொளி

ளெஞ்ஞான்*று* 

 $(\mathfrak{D})$ 

The task of angry war with men unlearned in virtue's Who will not meet, glory shall meet him never more.

lore

CHAPTER LXXXVIII. 218

ગગ.

பகைத்திறந்தெரில்.—Knowing the

QUALITY OF HATE.

871. பகையென்னும் பண்பி லதனே யொருவ னகையேயும் வேண்டற்பாற் றன்று (æ) For Hate, that ill-conditioned thing, not e'en in jest, Let any evil longing rule your breast. 872. வில்லே ருழவர் பகைகொளினுங் கொள்ளற்க சொல்லே ருழவர் பகை (오) Although you hate incur of those whose ploughs are bows, Make not the men whose ploughs are words your foes! 873. எமுற்றவரினு மேழை தமியனுப்ப பல்லார் பகைகொள் பவன் (Æ.) Than men of mind diseased, a wretch more utterly forlorn, Is he who stands alone, object of many foeman's scorn. 874. பகைநட்பாக் கொண்டொழுகும் பண்பு டை யாளன் றகைமைக்கட் டங்கிற் அலகு (#) The world secure on his dexterity depends, Whose worthy rule can change his foes to friends. 120 THE KURRAL. 875. தன் அணே யின் முற் பகையி ரண்டாற் முறெருவ னின் அணேயாக் கொள்கவற்றி னென் அ (仮) Without ally, who fights with twofold enemy

o'ermatched, Must render one of these a friend

876. தேறினுர் தேறு விடினு மழிவின்கட் டேருன் பகாஅன் விடல்

877.

Whether you trust or not, in time of (47) Questions of diff'rence or agreement

cease to press. கோவற்க கொக்த தறியார்க்கு

attached.

sore distress,

மேவற்க மென்மை பகைவ ரகத்து

(எ) To those who know them not, complain not of your woes; Nor to your foeman's eyes infirmities disclose.

878. வகையறிக்து தற்செய்து தற்காப்ப மாயும்

பகைவர்கட் பட்ட செருக்கு (4) Know thou the way, then do thy part, thyself defend: Thus shall the pride of those that hate thee have an

end. 879. இ*ணதாக முண்மா*ங் கொல்க களேயுநர் கைக்கொல்லுங்காழ்த்த

விடத்து (55) Destroy the thorn, while time, 'twill pierce the hand that plucks it thence. 880. உயிர்ப்ப வுளரல்லர் மன்ற செயிர்ப்பவர் செம்மல் சிதைக்கலா தார் (மி) But breathe upon them, and they surely die, Who fail to tame the pride of angry enemy.

tender point can work thee no offence; Matured by

## உட்பகை.—Enmity within.

CHAPTER LXXXIX. AS. As.

யஞ்சற்க வஞ்சுக

881. நிழனீரு மின்தை வின்த தமர்நீரு மின்தவா மின்து செயின் (க) Water and shade, if they unwholesome prove, will bring you pain; And qualities of friends, who treacherous act, will be your bane. 882. வாள்போல் பகைவரை

கேள்போல் பகைவர் தொடர்பு (உ) Dread not the foes that as drawn swords appear;

Friendship of foes, who seem like kinsmen, fear!

BOOK II.—THE ESSENTIALS OF A STATE.

121

883. உட்பகை யஞ்சித்தற் காக்க வேஃவிடத்து மட்பகையின் மாணத் தெறும் (ட) Of hidden hate beware, and guard thy life;

In troublous time 'twill deeper wound than potter's 884. மனமாண வுட்பகை தோன்றி

knife. னினமாணு வேதம் பலவுக் தரும்

If secret enmities arise that minds pervert,
(ச) Then even kin unkind will work thee grievous

hurt. 885. உறன்முறையா னுட்பகை தோன்றி னிறன்முறையா னேதம் பலவுக் தரும்

Amid one's relatives if hidden hate arise, 'Twill hurt inflict in deadly wise. 886. ஒன்முமை யொன்றியார் கட்படி

886. ஒன*ரு*மை யொனற்யார கடபடி பொன்*ரு*மை யொன்ற லரிது

னெஞ்ஞான்றும் (சு)

(仮)

If discord finds a place midst those who dwelt at one

கூடாதே யுட்பகை யுற்ற குடி (or) As casket with its cover, though in one they live alway, No union to the house where hate concealed hath

before, Tis ever hard to keep destruction from the door.

887. செப்பின் புணர்ச்சிபோற் கூடினுங்

- sway. 888. அரம்பொருத பொன்போலத் தேயு முரம்பொரு துட்பகை யுற்ற குடி
- (*A*) As gold with which the file contends is worn away, So strength of house declines where hate concealed hath sway. 889. எட்பக வன்ன சி*றுமைத்தே* யாயினு
- முட்பகை யுள்ளதாங் கேடு ( 450 ) Though slight as shred of 'sesame' seed it be, Destruction lurks in hidden enmity. 890. உடம்பாடி லாதவர் வாழ்க்கை குடங்கருட் பாம்போ டுடனுறைக் தற்று
- (a) Domestic life with those who don't agree.
- Is dwelling in a shed with snake for company.

### CHAPTER XC. அதி. கo.

- பெரியாரைப்பிழையாடை.—Not Offending the Great.
- 891. ஆற்றுவா ராற்ற விகழாமை போற்றுவார் போற்றது கொல்லாக் தூல (க) The chiefest care of those who guard themselves from ill, Is not to slight the powers of those who work
- their mighty will. 892. பெரியாசைப் பேணு தொழுகிற் பெரியாசாற் பேசா விடும்பை தரும்
- (உ) If men will lead their lives reckless of great men's will, Such life, through great men's powers, will bring perpetual ill. 893. கெடல்வேண்டிற் கேளாது
- perpetual III. 893. கெடலவேணடிற கேளாது செய்க வடல்வேண்டி ஞற்று பவர்க ணிழுக்கு (கூ) Who ruin covet, let them shut their ears, and do

despite To those who, where they list, to ruin have the might. 894. கூற்றத்தைக் கையால் விளித்தற்று காற்றுவார்க் காற்றுதா ரின்னு செயல் (ச)
When powerless men 'gainst men of power will evil deeds essay, 'Tis beck'ning with the hand for Death to seize them for its prey.
895. யாண்டு சென் றியாண்டு முளராகார்

வெக்துப்பின் (டு) Who dare the fiery wrath of monarchs dread,

Where'er they flee, are numbered with the dead. 896. எரியாற் கடப்படி தை முய்வுண்டா முய்யார் பெரியார்ப் பிழைத் தொழுகு வார் (க) Though in the configuration councils he may

வேக்து செறப்பட் டவர்

பெரியாரப் பிழைத் தொழுகு வார் (சு) Though in the conflagration caught, he may escape from thence; He 'scapes not who in life to great ones gives offence. 897.

வகைமாண்ட வாழ்க்கையும் வான்பொருளு தகைமாண்ட தக்கார் செறின் மென்னுக் Though every royal gift, and What are they, if the worthy

stores of wealth your life should crown, 898. men of mighty virtue frown?

குன்றன்ஞர் குன்ற மதிப்பிற் குடியோடு நின்றன்ஞர் மாய்வர் நிலத்து

If they, whose

(A) They die from

virtues like a mountain rise, are light esteemed;
earth who, with their households, ever-during seemed.

BOOK II.—THE ESSENTIALS OF A STATE.

123

899. ் ஏந்திய கொள்கையார் சீறி னிடைமுரிந்து வேந்தனும் வெந்து கெடும் (கூ) When blazes forth the wrath of men of lofty fame, Kings even fall from high estate and perish in the

Kings even fall from high estate and perish in the flame.

900.

இறந்தமைந்த சார்புடைய சாயினு முய்யார் சிறந்தமைந்த சீசார் செறின்

Though all-surpassing wealth of aid they boast,  $(\omega)$  If men in glorious virtue great are wrath, they 're

CHAPTER XCI. அதி. கக.

lost.

பெண்வழிச்சேறல்.—Being Led by Women.

901. மண் விழைவார் மாண்பயனெய்கார் விண் விழைவார் வேண்டாப் பொருளு மது (க) Who give their soul to

Who give their soul to
love of wife acquire not nobler gain;
strangous deeds such manner joys disdain 902

strenuous deeds such meaner joys disdain. 902. பேணது பெண்விழைவா ஞக்கம் பெரியதோர் காணுக காணுத் தரும் (உ) Who gives himself to love of wife, careless of noble name, His wealth will clothe him with o'erwhelming shame.

903. இல்லாள்கட் டாழ்ந்த வியல்பின்மை யெ*ஞ்ஞான் று* -கல்லாரு ணு*ணுத் தரு*ம்

(n\_)

Who to his wife submits, his strange, unmanly mood Will daily bring him shame among the good.

904. மீனயாள யஞ்சு மஹமையி லாளன் வினேயாண்மை வீறெய்த வின்*று* (#) No glory crowns e'en manly actions wrought By him who dreads his wife, nor gives the other world a thought. 905. இல்லாளே யஞ்சுவா னஞ்சுமற்

றெஞ்*ஞான் அ* . **ந**ல்லார்க்கு நல்ல செயல்

(6) Who quakes before his wife will ever tremble too.

Good deeds to men of good deserts to do. 906. இமையாரின் வாழினும் பாடிலரே யில்லா ளமையார்தோ எஞ்சு பவர்

(சஈ) Though, like the demi-gods, in bliss they dwell Those have no dignity who fear the housewife's

secure from harm,

slender arm.

907.

பெண்ணேவல் செய்தொழுகு மாண்மையி பெண்ணே பெருமை புடைத்து

னுடைப் The dignity of (எ) His manliness,

908.modest womanhood excels obedient to a woman's law who dwells.

கட்டார் குறைமுடியார் கன்முற்முர்

பெட்டாங் கொழுகு பவர்

**நன்னு தலாட்** 

(a)

Who to the will of her with beauteous brow their lives conform, Aid not their friends in need, nor acts of charity perform.

909.

அறவிணேயு மான்ற பொருளும் பிறவிணேயும் பெண்ணேவல் செய்வார்க ணில்

(55)
No virtuous deed, no seemly wealth, no pleasure, rests
With them who live obedient to their wives' behests.

910. எண்சேர்ந்த நெஞ்சத் திடனுடையார்க்

கெஞ்ஞான்றும் பெண்சேர்க்தாம் பேதைமை பில் (ல) Where pleasures of the mind, that dwell in realms of thought, abound, Folly, that springs from overweening woman's love, is never found.

CHAPTER XCII. அதி. கூட.

வரைவின்மகளிர்.—Wanton Women.

911. அன்பின் விழையார் பொருள்விழையு ரின்சொ விழுக்குத் தரும் மாய்தொடியா Those that choice armlets wear, who

seek not thee with love, But seek thy wealth, their

pleasant words will ruin prove. 912.

பயன்*றா*க்கிப் பண்புரைக்கும் பண்பின் மகளிர் கயன்*றா*க்கி நள்ளா விடெல்

Who weigh the gain, and utter Weighing such women's worth,

virtuous words with vicious heart, 913. from their society depart.

பொருட்பெண்டிர் பொய்ம்மை முயக்க மிருட்டறையி லேதில் பிணக்தழீஇ யற்*அ* 

As one in

Is he who

darkened room, some stranger corpse inarms, seeks delight in mercenary women's charms.

பொருட்பொருளார் புன்னலக் தோயா சருட்பொரு ளாயு மறிவி னவர் Their worthless charms, whose only weal is (\*) From touch of these the wise, who seek the wealth of gain, wealth of grace, abstain.

Νī

BOOK II.—THE ESSENTIALS OF A STATE.

125

915. பொதுகலத்தார் புன்னலக் தோயார் மதிகலத்தின் மாண்ட வறிவி னவர் (நி) From contact with their worthless charms, whose charms to all are free, The men with sense of good and lofty wisdom blest will flee. 916. தக்கலம் பாரிப்பார் தோயார் தகைசெருக்கிப்

புன்னலம் பாரிப்பார் தோள் (கு) From touch of those who worthless charms, with wanton arts, display, The men who would their own true good maintain will turn away. 917. நிறை கெஞ்ச மில்லவர் தோய்வர்

பிறகெஞ்சிற் பேணிப் புணர்பவர் தோள் (எ) Who cherish alien thoughts while folding in their feigned embrace, These none approach save those devoid (அ) As demoness who lures to ruin, woman's treacherous love To men devoid of wisdom's searching power will prove. 919. வரைவிலா மாணிழையார் மென்முள் புரையிலாப் பூரியர்க ளாழு மளது

of virtue's grace. 918. ஆபு மறிவினை சல்லார்க்

மாய மகளிர் முயக்கு

கணங்கென்ப

decked, Is hell, where sink degraded souls of men abject. 920. இருமனப் பெண்டிருங் கள்ளுங் கவறுக் திருகீக்கப் பட்டார் தொடர்பு (லி)

( 450 ) The wanton's tender arm, with gleaming jewels

giv'n o'er

Women of double minds, strong drink, and dice: to these Are those on whom the light of Fortune shines no more.

CHAPTER XCIII. அதி. க.ரு.

கள்ளுண்ணுமை.—Not Drinking Palm-Wine.

921. உட்கப் படாஅ சொளியிழப்ப செஞ்ஞான்றங் கட்காதல் கொண்டொழுகு வார்

KURRAL.

(a) Who love the palm's intoxicating juice, each day,

No rev'rence they command, their glory fades away. 922. உண்ணற்க கள்ளே யுணிலுண்க சான்றுோ லெண்ணப் படவேணடா தார்

(2) Drink not inebriating draught. Let him count well the cost Who drinks. By drinking, all good men's esteem is lost, 126

923. ஈன்முண் முகத்தேயே மின்னதோ லென்மற்றுச் சான்றுர் முகத்தாக் களி (ட) The drunkard's joy is sorrow to his mother's eyes; What must it be in presence of the truly wise? 924. காணென்னு கல்லாள் புறங்கொடிக்குங் கள்ளென்றும்

(ச) Shame, goodly maid, will turn her back for aye on them Who sin the drunkard's grievous sin, that all condemn. 925. கையலி யாமை

பேணுப் பெருங்குற்றத் தார்க்கு

யுடைத்தே பொருள்கொடுத்து மெய்யறி யாமை கொளல் . (6) With gift of goods who self-oblivion buys, Is ignorant of all that man should prize. 926. துஞ்சினர் செத்தாரின் வேறல்ல *ரென்ஞான் அ* நஞ்சண்பார் கள்ளுண் பவர் (457) Sleepers are as the dead, no otherwise they seem; "Who drink intoxicating draughts, they poison quaff, we deem. 927. உள்ளொற்றி யுள்ளூர் ககப்படுவ கள்ளொற்றிக் கண்சாய் பவர்

Who turn aside to drink, and droop their heavy eye, Shall be their townsmen's jest, when they the fault espy. 928. களித்தறியே னென்பது கைவிடுக கெஞ்சத்

(எ)

*பெஞ்ஞான் அ*ங்

தொளித்ததாஉ மாங்கே மிகும் (அ) No more in secret drink, and then deny thy hidden fraud; What in thy mind lies hid shall soon be known abroad. 929. களித்தாணக் காரணங் காட்டுதல் கீழ்நீர்க் குளித்தாணத் தீத்தாரீஇ யற்று

- (க) Like him who, lamp in hand, would seek one sunk beneath the wave, Is he who strives to sober drunken man with reasonings grave. 930. கள்ளுண்ணுப் போழ்திற் களித்தானக் காணுங்கா அள்ளான்கொ அண்டதன் சோர்வு
- அளளானகோ இணடதன சோவு (ம்) When one, in sober interval, a drunken man espies, Does he not think, 'Such is my folly in my revelries'?

CHAPTER XCIV. அதி. கச.

127

BOOK II. -THE ESSENTIALS OF A STATE.

சூது.—Gaming.

931. வேண்டற்க வென்றிடினஞ் சூதினே தாண்டிற்பொன் மீன்விழுங்கி யற்று வென்றதாஉக்

(&) Seek not the gamester's play; though you should win, Your gain is as the baited hook the fish takes in. 932. ஒன்றெய்தி தூறிழக்குஞ் சூதர்க்கு னன்றெய்தி வாழ்வதோ ராறு

முண்டாங்கொ

(æ)

(2)
Is there for gamblers, too, that gaining one a hundred lose, some way That they may good obtain, and see a prosperous day?

938. உருளாய

மோவாது கூறிற் ் பொருளாயம் போஒய்ப் புறமே படும்

(Æ)
If prince unceasing speak of nought but play,
Treasure and revenue will pass from him away.

934. சி.அமை பலசெய்து சீரழிக்குஞ் சூதின் வறமை தருவதொன் றில்

Gaming brings many woes, and ruins fair renown; Nothing to want brings men so surely down. 935. கவலங் கழகமுங் கையுக் தருக்கி

935. கவறுங் கழகமுங் கையுக் தருக்கி யிவறியா ரில்லாகி யார் (டு)

The dice, and gaming-hall, and gamester's Thirsting for gain—the men in other days art, they eager sought, who came to nought. 936. அகடாரா ரல்ல

லுழப்பர் சூதென்னு முகடியான் மூடப்பட் டார் (சு) Gambling 's Misfortune's other name : o'er whom

she casts her veil, They suffer grievous want, and sorrows sore bewail. 937. பழகிய செல்வமும் பண்புங் கெடுக்குங்

கழகத்தாக் காஃ புகின்

Ancestral wealth and noble fame to ruin haste, If men in gambler's halls their precious moments waste. 938. பொருள்குத்துப் பொயமேற் கொளிற

யருள்கெடுத் தல்ல வழப்பிக்குஞ் சூது (அ) Gambling wastes wealth, to falsehood bends the soul; it drives away All grace, and leaves the man to utter misery a prey.

128 THE KURRAL.

(எ)

939. உடைசெல்வ மூ இெனி கல்வியென் றைக்து மடையாவா மாயங் கொளின் (கூ) Clothes, wealth, food, praise, and learning, all depart From him on gambler's gain who sets his heart. 940. இழத்தொறாஉங் காதலிக்குஞ் முழத்தொறாஉங் காதற் அயிர்

Howe'er he lose, the gambler's heart is ever in the play; E'en so the soul, despite its griefs, would live on earth alway.

சூதேபோற் அன்ப

மருந்து.—Medicine.

CHAPTER XCV. AB. 46.

941. மிகினுங் குறையினு கோய்செய்யு தாலோர் வளிமுதலா வெண்ணிய மூன்று

(க) The learned books count three, with wind as first; of these, As any one prevail, or fail, 'twill cause disease. 942. மருக்கென வேண்டாவாம் யாக்கைக் கருக்கிய தற்றது போற்றி யுணின்

If, what you ate before digested well, you eat again. 943. அற்று லளவறிக் துண்க வஃதுடம்பு பெற்ரு னெடிதுய்க்கு மாறு (/<u>n</u>\_) Who has a body gained may long the gift retain, If, food digested well, in measure due he eat again. 944. அற்ற தறிக்து கடைப்பிடித்து மாறல்ல தாய்க்க துவரப் பசித்தா (ም) Knowing the food digested well, when hunger prompteth With constant care, the viands choose that well agree. 945. மாறுபா டில்லாத வுண்டி ம*றுத்துண்ணி* னூறுபா டில்லே புயிர்க்கு (6) With self-denial take the well-selected meal; So shall thy frame no sudden sickness feel.

(2) No need of medicine to heal your body's pain,

கழிபே ரிரையான்க ணேய் னிற்குங் On (ஏ) So modest temperance as pleasures pure, pain attends the greedy epicure.

946. இழிவறிர் துண்பான்க ணின்பம்போ

947. தீயள வன்றித் தெரியான் பெரிதுண்ணி தேயள வின்றிப் படும் (எ) Who largely feeds, nor measure of the fire within

maintains, That thoughtless man shall feel unmeasured pains.

948.

கோய்காடி கோய்முத ஒடி யதுதணிக்கும் வாய்காடி வாய்ப்பச் செயல்

( અ)

Disease, its cause, what may abate the ill:
Let leech examine these, then use his skill.
949. உற்று னளவும் பிணியளவுங் காலமுங்
கற்றுன் கருதிச் செயல்
(கூ) The habitudes of patient and disease, the crises of
the ill: These must the learned leech think over well,
then use his skill. 950. உற்றவன் நீர்ப்பான்
மருந்துழைச் செல்வாகினன்

*றப்பானுற் கூற்றே மருந்து* 

by patient's side, The art of medicine must fourfold code of laws provide.

அங்கவியல் முற்றிற்று.

 $(\omega)$  For patient, leech, and remedies, and him who waits

THE END OF THE SECTION ON 'THE ESSENTIALS OF A

STATE.'



Northwest by otherwspart

# THE KURRAL.

# APPENDIX. ஒழிபியல்.

CHAPTER XCVI. அதி. குகு.

குடிமை.—Nobility.

951. இற்புறக்தார் கண்ணல்ல தில்ஃ யியல்பாகச்

செப்பமு காணு மொருங்கு (a) Save in the scions of a noble house, you never find Instinctive sense of right and virtuous shame combined.
952.

ஒழுக்கமும் வாய்மையு நாணுமிம் மூன்று மிழுக்கார் குடிப்பிறர் தார்

(요)

In these three things the men of noble birth fail not: In virtuous deed, and truthful word, and chastened thought.

953.

ககையீகை யின்சொ விகழாமை கான்கும் வகையென்ப வாய்மைக் குடிக்கு

The smile, the gift, the pleasant word, unfailing
(க\_) These are the signs, they say, of true nobility.

courtesy:
954. அடிக்கிய கோடி பெறினுங் குடிப்பிறேக்தோர் குன்றுவ செய்த கிலர் (ச) Millions on millions piled would never win The men of noble race to soul-degrading sin. 955. வழுங்குவ தாள்வீழ்ந்தக் கண்ணும் பழங்குடி பண்பிற் றஃப்பிரித லின்று (டு) Though stores for charity should fail within, the ancient race Will never lose its old ancestral grace.

956. சலம்பற்றிச் சால்பில செய்யார்மா சற்ற குலம்பற்றி வாழ்துமென் பார் (கு) Whose minds are set to live as fits their sire's unspotted fame, Stooping to low deceit, commit no deeds that gender shame. 957. குடிப்பிறக்கார் கண்விளங்குங் குற்றம்

deeds that gender shame.

957. குடிப்பிறக்தார் கண்விளங்குங் குற்றம் மதிக்கண் மஹப்போ லுயர்க்து

விசும்பின் The faults of men of noble

(எ) As spots on her bright orb
race are seen by every eye,

that walks sublime the evening sky.

### BOOK II.—APPENDIX.

131

958. கலத்தின்க ணுரின்மை தோன்றி னவினக் குலத்தின்க ஊேயப் படும் 959. நிலத்திற் கிடந்தமை கால்காட்டுங் காட்டுங் குலத்திற் பிறந்தார்வாய்ச் சொல் (50) Of soil the plants that spring thereout will show the worth; The words they speak declare the men of noble birth.

If lack of love appear in those who bear some goodly name, 'Twill make men doubt the ancestry they claim.

960. ஈலம்வேண்டி னுணுடை மை வேண்டுங் குலம்வேண்டின் வேண்டுக யார்க்கும்  $(\hat{\omega})$  Who seek for good the grace of virtuous shame must knowWho seek for noble name to all must reverence show.

# மானம்.—Honour.

( A)

CHAPTER XCVII. அதி. குஎ.

961. இன்றி யமையாச் சிறப்பின வாயினுங்

குன்ற வருப விடல் (a) Though linked to splendours man no otherwise may gain, Reject each act that may thine honour's clearness

štain. 962. சிரிஹஞ் சிரல்ல செய்யாரே சிரொடு போண்மை வேண்டு பவர் (2) Who seek with glory to combine honour's untarnished fame. Do no inglorious deeds, though men

accord them glory's name. 963. பெருக்கத்து வேண்டும் பணிதல் சிறிய சுருக்கத்து வேண்டு முயர்வு (Æ)

Bow down thy soul, with increase blest, in happy hour; Lift up thy heart, when stript of all by fortune's power. 964. தஃயி னிழிந்த மயிரணயர் மாந்தர்

்கிஃயி னிழிந்தக் கடை (#) Like hairs from off the head that fall to earth, When fall'n from high estate are men of noble birth. 965. குன்றி னீனயாருங் குன்றுவர் குன்றுவ

குன்றி யணய செயின் (房)

If meanness, slight as 'abrus' grain, by men be wrought, Though like a hill their high estate, they sink to nought.

132THE KURRAL.

966.

புகழின்*ரு*ற் புத்தேணுட் டுய்யாதா லென்மற் றிகழ்வார்பின் சென்று நிலே

(*5*<sub>11</sub>)

It yields no praise, nor to the land of gods throws wide Why follow men who scorn, and at their bidding wait? the gate: 967.

ஒட்டார்பின் சென்*ருெரு*வன் வாழ்தலி கெட்டா னெனப்படு தனன்*று* 

னக்கிஃபே Better 'twere said, (எ) The means to live,

'He's perished!' than to gain following in foeman's train.

968. மருக்தோமற் *றூ*னேம்பும் வாழ்க்கை பெருக்தகைமை பீடழிய வக்த விடத்து

(4)

When high estate has lost its pride of honour meet, Is life, that nurses this poor flesh, as nectar sweet?

969. மயிர்கீப்பின் வாழாக் கவரிமா வன்ன ருயிர்கீப்பர் மானம் வரின்

(கூ)

Like the wild ox that, of its tuft bereft, will pine away,

Are those who, of their honour shorn, will quit the light 970.

of day.

இளிவரின் வாழாதமான முடையா கொளிதொழு தேத்து முலகு

(v)

Who, when dishonour comes, refuse to live, their honoured memory Will live in worship and applaus

honoured memory Will live in worship and applause of

all the world for aye!

### CHAPTER XCVIII. அதி. கஅ. பெருமை.—Greatness.

971.

ஒளியொருவற் குள்ள வெறுக்கை யிளியொருவற் கஃதிறந்து வாழ்து மெனல்

The light of life is mental energy; disgrace is his Who says, 'I'll lead a happy life devoid of this.'

972.

பிறப்பொக்கு மெல்லா வுயிர்க்குஞ் சிறப்பொவ்வா செய்தொழில் வேற்*று*மை

யான் (உ)

All men that live are one in circumstance of birth; Diversities of works give each his special worth.

973. மேளிருந்து மேலல்லார் மேலல்லர் கீழிருந்துங் கீழல்லார் கீழல் லவர் (கூ)

The man of lofty line, whose souls are mean, are never great;
The men of lowly birth, when high of soul, are not of low estate.

133

(房)

974. ஒருமை மகளிரே போலப் பெருமையுக் தன்ணேத்தான் கொண்டொழுகி ஹண்டு (ச)

Like single-hearted women, greatness too,

Exists while to itself itself is true. 975. பெருமை யுடையவ சாற்றுவா சாற்றி வாருமை யுடைய செயல்

The man endowed with greatness true, Rare deeds in perfect wise will do. 976. அறியா ருணர்ச்சிய ளில்ஃப்

பெரியாரைப் பேணிக்கொள் வேடென்னு கோக்கு (கூ) 'As votaries of the truly great we will ourselves enroll,' Is thought that enters not the mind of men of little soul. 977. இறப்பே

புரிக்த தொழிற்றுஞ் கிறப்புக்தான் சீரல் லவர்கட் படின் (எ) Whene'er distinction lights on some unworthy head, Then deeds of haughty insolence are bred.

- 978. பணியுமா மென்றும் பெருமை சிறுமை யணியுமாக் தன்ண வியக்து (அ) Greatness humbly bends, but littleness always Spreads out its plumes, and loads itself with praise.
- 979. பெருமை பெருமித மின்மை சி*று*மை பெருமித மூர்க்து விடல்

(கூ)

- Greatness is absence of conceit; meanness, we deem, Riding on car of vanity supreme.

  980.
- அற்ற மறைக்கும் பெருமை சி*று*மைதான் கு*ற்ற*மே கூறி விடும்

Greatness will hide a neighbour's shame; ( $\tilde{\omega}$ ) Meanness his faults to all the world proclaim.

CHAPTER XCIX. அதி. கக.

சான்றுண்டை.—Perfectness.

981. கட வென்ப நல்லவை யெல்லாங் கடனறிக்து சான்முண்மை மேற்கொள் பவர்க்கு (க) All goodly things are duties to the men, they say, Who set themselves to walk in virtue's perfect way.

134

## THE KURRAL.

பெக்கலத் துள்ளது உடன்ற The good of inward excellence they claim, (உ) The perfect men; all other good is only good

982. குணகலஞ் சான்றோர் கலனே பிறகல

in name. 983. அன்புகா ணெப்புரவு டைக்துசால் பூன்றிய

கண்ணேட்டம் வாய்மையோ தூண் (கூ) Love, modesty, beneficence, benignant grace,

With truth, are pillars five of perfect virtue's resting-place. 984. கொல்லா கலத்தது

கோன்மை பிறர்தீமை சொல்லா கலத்தது சால்பு (ச) The type of 'penitence' is virtuous good that

- nothing slays; To speak no ill of other men is perfect virtue's praise. 985. ஆற்றுவா ராற்றல் பணித லதுசான்றோர் மாற்றுரை மாற்றும் படை
- (இ)
  Submission is the might of men of mighty acts;
  With that same weapon stills his foeman's rage.
- சால்பிற்குக் கட்டீு யாதெனிற்

தோல்வி துஃயல்லார் கண்ணுங் கொளல்

986.

லென்ன பயத்ததோ சால்பு

the sage

987.

- What is perfection's test? The equal mind,
- (#) To bear repulse from even meaner men resigned.
- இன்னுசெய் தார்க்கு மினியவே செய்யாக்கா
- What fruit doth your perfection yield you, say!

  (a) Unless to men who work you ill you good repay?

988.

இன்மை யொருவற் கிளிவன்*ற* சால்பென்னுக் திண்மை யுண்டாகப் பெறின்

(↵)

990.

To soul with perfect virtue's strength endued, Brings no disgrace the lack of every earthly good.

989. ஊழி பெயரினுக் தாம்பெயரார் காழி யெனப்படு வார்

சான்முண்மைக்

(கூ)

Call them of perfect virtue's sea the shore, Who, though the fates should fail, fail not for evermore.

சான்றவர் சான்*ரு*ண்மை குன்றி னிருஙிலக் தாங்கா*து* மன்னே பொறை

The mighty earth its burthen to sustain must

(D) If perfect virtue of the perfect men decrease.

cease.

135

BOOK II. - APPENDIX.

CHAPTER C. AB. 500.

பண்புடைமை.—Courtesy.

991. எண்பதத்தா லெய்த லெளிதென்ப யார்மாட்டும் பண்படைமை யென்னும் வழக்கு (æ)

Who easy access give to every man, they say, Of kindly courtesy will learn with ease the way.

992. அன்புடைமை யான்ற குடிப்பிறத்த

விவ்வி ரண்டும்

பண்புடைமை யென்னும் வழக்கு (உ)

Benevolence and high-born dignity, These two are beaten paths of courtesy.

993. உறப்பொத்தன் மக்களொப்

பன்முல்

வெறுத்தக்க பண்பொத்த

லொப்பதா மொப்பு ( டூ )

Men are not one because their members seem

alike to outward view;

Similitude of kindred quality makes likeness true.

ு 994. கயஇை கன்றி புரிக்த

பயறுடையார் பண்புபா சாட்டி (ச)

(少の) Of men of fruitful life, who kindly benefits

dispense,

The world unites to praise the 'noble excellence.'

995. நடையுள்ளு மின்னு திகழ்ச்சி பகையுள்ளும் பண்புள பாடறிவார் மாட்டு (டு)

Contempt is evil though in sport. They who man's nature know,

E'en in their wrath, a courteous mind will show.

் 996. பண்புடையார் பட்டுண் டுலக மதுவின்றேன் மண்புக்கு மாய்வது மன்

(577)
The world abides; for 'worthy' men its weight
Were it not so, 'twould fall to dust again.

sustain.

997. அரம்போலுங் கூர்மைய ரேனு மரம்போல்வர் மக்கட்பண் பில்லா தவர் (ஏ)

Though sharp their wit as file, as blocks they Whose souls are void of 'courtesy humane.'

must remain,

998.

கண்பாற்ரு ராகி கயமில செய்வார்க்கும் பண்பாற்*ரு ராத*ல் கடை

(அ)
Though men with all unfriendly acts
'Tis uttermost disgrace in 'courtesy'

and wrongs assail, to fail.

-136

THE KURRAL.

999. ககல்வல்ல ரல்லார்க்கு மாயிரு ஞாலம் பகலும்பாற் பட்டன் றிருள் (கூ) To him who knows not how to smile in kindly mirth, Darkness in daytime broods o'er all the vast and mighty earth. 1000. பண்பிலான் பெற்ற பெருஞ்செல்வ கன்பால் கலக்திமை யாற்றிரிக் தற்று (ம்) Like sweet milk soured because in filthy vessel poured, Is ample wealth in churlish man's unopened coffers stored.

CHAPTER CI. AB. EOE.

தன்றியில்செல்வம்.—Wealth without Benefaction. 1001. வைத்தான்வாய் சான்ற பெரும்பொரு செத்தான் செயக்கிடந்த தில் எஃதுண்ணுன் Who fills (க) Is dead. his house with ample store, enjoying none, Nought with the useless heap is done. 1002. பொருளான மெல்லாமென் நீயா திவது மருளான மாணுப் பிறப்பு (உ) Who giving nought, opines from wealth all blessing Degraded birth that doting miser's folly brings.

springs,
1003. ஈட்ட மிவறி பிசைவேண்டா வாடவர் கோற்ற ஙிலக்குப் பொறை (ட) Who lust to heap up wealth, but glory hold not dear, It burthens earth when on the stage of being they appear. 1004. எச்சமென் மென்னெண்ணுங்

கொல்லோ வொருவரா

னச்சப் படாஅதவன்

What doth he look to leave behind, I pray? 1005. கொடுப்பதாஉக் துய்ப்பதாஉ மில்லார்க்

(#) Whom no one loves, when he shall pass away,

கடுக்கிய கோடியுண் டாயினு மில் (டு) Amid accumulated millions they are poor,

Who nothing give and nought enjoy of all they store.

1006. ஏதம் பெருஞ்செல்வக் தான்றுவ்வான் றக்கார்க்கொன் நீத லியல்பிலா தான்

(##) Their ample wealth is misery to men of churlish heart, Who nought themselves enjoy, and nought to worthy men impart.

BOOK II. --- APPENDIX.

37

1007.

அற்முர்க்கொன் முற்முதான் செல்வ மிசுகலம் பெற்மு டமியண்மூத் தற்று

Like woman fair  $(\sigma)$  Is wealth of him

in lonelihood who aged grows, on needy men who nought bestows.

1008. நச்சப் படாதவன் செல்வ நடுஆரு ணச்சு மரம்பழுத் தற்*ற*  (4) When he whom no man loves exults in great prosperity, 'Tis as when fruits in midmost of the town some poisonous tree. 1009. அன்பொரீஇத் தற்செற்

றறகோக்கா தீட்டிய வொண்பொருள் கொள்வார் பிறர்

(50) Who love abandon, self afflict, and virtue's way forsake To heap up glittering wealth, their hoards shall others take. 1010. சிருடைச் செல்வர் சிறு துனி மாரி வறங்கூர்க் தீனய துடைத்து ( w) Tis as when rain-cloud in the heaven grows dry, When generous wealthy man endures brief poverty.

CHAPTER CII. அதி. க0உ.

*நாணுடை*மை.—Shame.

1011. கருமத்தா ணுதை ணைத் திருநாத எல்லவர் காணுப் பிற

(**&**)

To shrink abashed from evil deed is 'generous shame':

Other is that of bright-browed ones of virtuous fame.

1012. ஊணுடை யெச்ச முயிர்க்கெல்லாம் வேறல்ல நாணுடைமை மாந்தர் சிறப்பு (உ) Food, clothes, and other things alike all beings own; By sense of shame the excellence of men is known. 1013. ஊணக் குறித்த வுயிரெல்லா நாணென்னு நன்மை குறித்தது சால்பு (நூ)

All spirits homes of flesh as habitation claim.

And perfect virtue ever dwells with shame. 1014. அணியன்*ளே நாணுடைமை* பெணியன்*ளே பீடு நடை* 

பணியன்*ளோ* பீடு கடை சான்*ளூ*ர்க் கஃதின்றேற்

138 THE KURRAL.

1015. பிறர்பழியுக் தம்பழியு காணுவார்

குறைபதி யென்னு முலகு

காணுக்

(B)

As home of virtuous shame by all the world the men Who feel ashamed for others' guilt as for their own.

are known,

1016. காண்வேலி கொள்ளாது பேணலர் மேலா யவர்

மன்னே வியன்ஞாலம்

(*&*\_r)

Unless the hedge of shame inviolate remain, For men of lofty soul the earth's vast realms no

1017.

charms retain.

நாணு லுயிரைத் துறப்ப ருயிர்பொருட்டா ஞண்டுறவார் நாணுள் பவர்

(எ)

The men of modest soul for shame would life an offering make, But ne'er abandon virtuous shame for life's dear sake.

1018. பிறர்நாணத் தக்கது தானுணு அயி

னறநாணத் தக்க துடைத்து

(*A*)

Thou know'st no shame, while all around ashamed must be: Virtue will shrink away ashamed of thee!

1019. குலஞ்சுடுங் கொள்கை பிழைப்பி னலஞ்சுடு நாணின்மை நினறக் கடை

(*5*56)

'Twill race consume if right observance fail; 'Twill every good consume if shamelessness prevail. 1020. நாணகத் தில்லா ரியக்க மாப்பாவை

.020. நாணகத் தில்லா ரியக்க மேர**ப்**பாவை நாணு அயிர்மருட்டி ய*ற்று* 

(w)

'Tis as with strings a wooden puppet apes life's functions, Those void of shame within hold intercourse with men.

when

CHAPTER CIII. அதி. கor.

குடிசெயல்வகை.—The Way of Maintaining the

1021. கருமஞ் செயவொருவன் கைதூவே பெருமையிற் பீடுடைய தில்

னென்னும்

FAMILY.

(க)

Who says 'I'll do my work, nor slack my hand,' His greatness, clothed with dignity supreme, shall stand. 1022. ஆள்பினையு மான்ற வறிவு மெனவிரண்டி

னீள்விணயானீளுங் குடி

(2) The manly act and knowledge full, when these combine In deed prolonged, then lengthens out the race's line.

(Æ.)

(æ)

(G)

1023. குடிசெய்வ லென்னு மொருவற்குத் தெய்வ மடிதற்றுத் தான்முக் துறும்

'I'll make my race renowned,' if man shall say, With vest succinct the goddess leads the way.

1024. சூழாமற் முனே முடிவெய்துர் தங்குடியைத்

தாழா துருற்று பவர்க்கு Who labours for his race with unremitting pain, Without a thought, spontaneously, his end will gain.

1025. குற்ற மிலனும்க் குடிசெய்து வாழ்வாணச் சுற்றமாச் சுற்று முலுகு

With blameless life who seeks to build his race's fame, The world shall circle him, and kindred claim.

1026. நல்லாண்மை யென்ப தொருவற்குத் வில்லாண்மை யாக்கிக் கொளல்

தான்பிறந்த

(#

Of virtuous manliness the world accords the praise To him who gives his powers, the house from which he sprang to raise. 1027. அமாகத்து வன்கண்ணர் போலத்

தமாகத்து மாற்றுவார் மேற்றே (எ) The fearless hero bears the

பொறை (ஏ) The fearless hero bears the brunt amid the warrior throng; Amid his kindred so the burthen rests upon the strong. 1028. குடிசெய்வார்க்

ம*்*டிசெய்து *மானங் கருதக்* கெடும் (4) Wait for no season, when you would your house uprear; 'Twill perish, if you wait supine, or hold your honour dear. 1029. இடும்பைக்கே கொள்கலங் கொல்லோ குடும்பத்தைக் குற்ற மறைப்பா (50) Is not his body vase that

கில்ஃப் பருவ

அடம்பு various sorrows fill, Who would his household screen from every ill? 1030. இடுக்கண் கால்கொன் றிடவீழு மைடுத்தான்று நல்லா ளிலாத குடி If no strong hand be nigh to prop the

(\varrhi) When trouble the foundation saps the house must fall, tottering wall.

140 THE KURRAL.

CHAPTER CIV. அதி. க௦௪.

உழவு.—AGRICULTURE.

1031. சுழன்றுமேர்ப் பின்ன துலக மதன லுழந்து முழவே தஃல

Howe'er they roam, the world must follow (s) Though toilsome, culture of the ground as

still the plougher's team; 1032. noblest toil esteem.

உழுவா ருலகத்தார்க் காணியஃ தாற்ரு தெழுவாரை யெல்லாம் பொ*றுத்து* 

(2)
The ploughers are the linch-pin of the world; they bear
Them up who other works perform, too weak its toils to

1033. share. உழுதுண்டு வாழ்வாரே வாழ்வார்மற் கொழுதுண்டு பென்செல் பவர்

*நெல்லாக்* 

(ML)
Who ploughing eat their food, they truly live;
The rest to others bend subservient, eating what they

give. 1034. பலகுடை கீழதாக் தங்குடைக்கீழ்க் ரலகுடை கீழ லவர் காண்ப O'er many a land they 'll see

(**#**)

their monarch reign, Whose fields are shaded by the waving grain.

1035. இரவா ரிரப்பார்க் கொன்றீவர் கரவாது கைசெய் தூண்மால யவர் (இ) They nothing ask from others, but to askers give, Who raise with their own hands the food on which

1036.

they live.

உழவிஞர் கைம்மடங்கி னில்ஃ விழைவதாஉம் விட்டேமென் பார்க்கு நிஃ

(En)

For those who 've left what all men love no place is found,
When they with folded hands remain who till the ground.

. 1037. தொடிப்புழுதி கஃசா வுணக்கிற் பிடித்தெருவும் வேண்டாது சாலப்

```
படும்
                (எ)
Reduce your soil to that dry state
When ounce is quarter-ounce's weight;
Without one handful of manure,
Abundant crops you thus secure.
1038. ஏரினு நன்ளு லெருவிடுதல் கட்டபி
       னீரினு நன்றதன் காப்பு
      (A)
To cast manure is better than to plough;
Weed well; to guard is more than watering now.
                                               141
       BOOK II. --- APPENDIX.
      1039.
செல்லான் கிழவ னிருப்பி னிலம்புலக்
தில்லாளி ஹாடி விடும்
(கூ)
      When master from the field aloof hath stood;
```

Then land will sulk, like wife in angry mood.

1040.

இலமென் றசைஇ யிருப்பாரைக் காணி னிலமென்னு கல்லா ணகும்

(w)

The earth, that kindly dame, will laugh to see, Men seated idle pleading poverty.

> CHAPTER CV. அதி. கலடு. தல்குரவு.—Poverty.

1041. இன்மையி னின்தை தியாதெனி னின்மையி னின்மையே யின்து தது (க) You ask what sharper pain than poverty is known : Nothing pains more than poverty, save poverty alone. 1042. இன்மை யெனவொரு பாவி மேறமையு

மிம்மையு மின்றி வரும் (உ) Malefactor matchless! poverty destroys This world's and the next world's joys.

1043.

தொல்வரவுக் தோலுங் கெடுக்குக் தொகையாக **நல்கு ச வென்னு ந**சை

(ns\_)

Importunate desire, which poverty men name, Destroys both old descent and goodly fame.

1044. இற்பிறந்தார் கண்ணேயு மின்மை யிளிவந்த

(&) From penury will spring, 'mid even those of noble Oblivion that gives birth to words that bring

disgrace. 1045. கல்குர வென்னு மிடும்பையுட் பல்குரைத் துன்பங்கள் சென்று படும்

சொற்பிறக்குஞ் சோர்வு தரும்

(6) From poverty, that grievous woe, Attendant sorrows plenteous grow.

1046. நற்பொரு ணன்குணர்ந்து சொல்லினு சொற்பொருள் சோர்வு படும் **கல் கூர்க்தார்** 

( 541 )

Though deepest sense, well understood, the poor man's Their sense from memory of mankind will fade away.

KURRAL.

1047. அறஞ்சாரா கல்குர வீன்ற தாயானும் பிறன்போல கோக்கப் படும் From indigence devoid of virtue's grace, (ஏ) The mother e'en that bare, estranged, will turn

her face. 1048. இன்றும் வருவது கொல்லோ கெருகலுங் கொன்றது போலு கிரப்பு

And will it come to day as yesterday,

The grief of want that eats my soul away?

1049. நெருப்பினுட் டிஞ்சலு மாகு கிரப்பினுள் யாதொன்றுங் கண்பா

டரிது (கூ)

Amid the flames sleep may men's eyelids close, In poverty the eye knows no repose.

1050. துப்புர வில்லார் துவரத் துறவாமை

CHAPTER CVI. அதி. க0சு. இரவு.—Mendicancy.

யுப்பிற்குங் காடிக்குங் கூற்று (ல்) Unless the destitute will utterly themselves deny, They cause their neighbour's salt and vinegar to die.

1051. இரக்க விரத்தக்கார்க் காணிற் கரப்பி னவர்பழி தம்பழி யன்று (க) When those you find from whom 'tis meet to ask,—for aid Theirs is the sin, not yours, if they the gift deny.

apply;
1052. இன்ப மொருவற் கிரத்த விரக்கவை

துன்ப முருஅவரின் (உ) Even to ask an alms may pleasure give, If what you ask without annoyance you receive.

1053. காப்பிலா கெஞ்சிற் கடனறிவார் முன்னின் *றொப்புமோ சேஎ ருடைத்து* (கை) The men who nought deny, but know what's due, before their face To stand as suppliants affords especial grace. 1054. இரத்தலு மீதலே போலுங் கரத்தல் கனவிலுக் தேற்முதார் மாட்டு (#) Like giving alms, may even asking pleasant seem, From men who of denial never even dream. 143BOOK II .--- APPENDIX. 1055. காப்பிலார் வையகத் துண்மையாற் कळाळाळीळा

*நிரப்பவர் மேற்கொள் வது* (B) Because on earth the men exist, who never say them nay, Men bear to stand before their eyes for help to pray. 1056. கரப்பிடும்பை யில்லாரைக் காணி னிரப்பிடும்பை யெல்லா மொருங்கு கெடும் (4m) If those you find from evil of ' denial' free. At once all plague of poverty will flee.

மகிழ்ந்துள்ள முள்ளு ளுவேப்ப தாடைத்து மாப்பாவை சென்றுவர் தற்று

1057. இகழ்க்தெள்ளா தீவாரைக் காணின் (67) If men are found who give and no harsh words of scorn employ, The minds of askers, through and through, will thrill with joy. 1058. இரப்பாரை யில்லாயி னீர்ங்கண்மா ஞால ( ) If askers cease, the mighty earth, where cooling

fountains flow, Will be a stage where wooden puppets come and go.

1059. ஈவார்க ணென்னுண்டாக் தோற்ற

மிரந்துகொண் மேவா ரிலாஅக் கடை (கூ) What glory will there be to men of generous soul,

When none are found to love the askers' rôle? 1060. இரப்பான் வெகுளாமை வேண்டு நிரப்பிடும்பை தானேயுஞ் சாலுங் கரி (ம்) Askers refused from wrath must stand aloof; The plague of poverty itself is ample proof.

இரவச்சம்.—The Dread of Mendicancy.

CHAPTER CVII. அதி. க௦எ.

1061. காவா தாவந்தியுங் கண்ணன் ஞர் கண்ணு மிரவாமை கோடி யுறும் (க) Ten million-fold 'tis greater gain, asking no alms to live, Even from those, like eyes in worth, who nought concealing gladly give. 1062. இரக்து முயிர்வாழ்தல்

வேண்டிற் பரக்து கெடுக வுலகியற்றி யான்

(오)

Through life's long course, let him that men should begging go, a wanderer be and perish so. 144

If he that shaped the world desires

## THE KURRAL.

சால்பு

1063. இன்மை பிடும்பை பிரந்து தீர் வாடுமன்னும் வன்மையின் வன்பாட் டதில் (ட) Nothing is harder than the hardness that will say, 'The plague of penury by asking alms we'll drive away.' 1064. இடமெல்லாங் கொள்ளாத் தகைத்தே பிடமில்லாக் காலு மிரவொல்லாச்

utmost need, their worth Has excellence of greatness that transcends the earth. 1065. தெண்ணீ சடுபுற்கை யாயினுக் தாடக்த துண்ணலி னாங்கினிய தில்

(#) Who ne'er consent to beg in

((6)) Nothing is sweeter than to taste the toil-won cheer, Though mess of pottage as tasteless as the water clear.

1066. ஆவிற்கு நீடுகன் மிரப்பிது நோவிற் கிரெவி னிளிவந்தே தில்

- (क) E'en if a draught of water for a cow you ask, Nought's so distasteful to the tongue as begger's task.
- 1067. இரப்ப னிரப்பாரை யெல்லா மிரப்பிற் கரப்பா ரிரவன்மி னென்று (எ)
- One thing I beg of beggars all, 'If beg ye may, Of those who hide their wealth, beg not, I pray.'
- · 1068. இரவென்னு மேமாப்பி ரேணி காவென்னும் பார்தாக்கப் பக்கு விடும் (அ)
- The fragile bark of beggary Wrecked on denial's rock will lie.
- 1069. இரவுள்ள வுள்ள முருகுங் கரவுள்ள வுள்ளதாஉ மின்றிக் கெடும்
- (55)
  The heart will melt away at thought of beggary;
- With thought of stern repulse 'twill perish utterly. 1070. கரப்பவர்க் கியாங்கொளிக்குங் கொல்லேர

விரப்பவர் சொல்லாடப் போஒ முயிர் (லி) E'en as he asks, the shamefaced asker dies; Where shall his spirit hide who help denies?

BOOK II. --- APPENDIX.

.....

145

## CHAPTER CVIII. அதி. க0அ.

கயமை.—Baseness.

1071. மக்களே போல்வர் கயவ ரவரன்ன ஒப்பாரி யான்கண் டதில் (க) The base resemble men in outward form, I ween ;

But counterpart exact to them I 've never seen. 1072. கன்றறி வாரிற் கயவர் திருவுடையர் கெஞ்சத் தவல மிலர்

- (உ) Than those of grateful heart the base must luckier Their minds from every anxious thought are free! be, 1073. தேவ சீணயர் கயவ சவருக்கா மேவன செய்தொழுக லான்
- (n.)
  The base are as the gods; they too
  Do ever what they list to do!
- 1074. அகப்பட்டி யாவாரைக் காணி னவரின் மிகப்பட்டுச் செம்மாக்குங் கீழ் (சு) When base men those behold of conduct vile,
- They straight surpass them, and exulting smile. 1075. அச்சமே கீழ்கள தாசார மெச்ச மவாவுண்டே ஆண்டாஞ் சிறிது
- (டு) Fear is the base man's virtue; if that fail, Intense desire some little may avail. ் 1076. அறைபறை யன்னர் கயவர் தாங்கேட்ட.
- மறைபிறர்க் குய்த்துரைக்க லான் (சு) The base are like the beaten drum; for, when they hear, They sound the secret out in every neighbour's ear. 1077. ஈர்ங்கை விதிரார் கயவர்

கொடிஅடைக்குங் கூன்கைய ரல்லா தவர்க்கு (a) From off their moistened hands no clinging grain they shake, Unless to those with clenched fist their jaws who break.

1078. சொல்லப் பயன்படுவர் சான்ளோர் கொல்லப் பயன்படுங் கீழ்

கரும்புபோற் The (அ) The

1079.

good to those will profit yield fair words who use; base, like sugar-cane, will profit those who bruise.

19 ı

146 THE KURRAL.

உடுப்பதூஉ முண்பதூஉங் காணிற் பிறர்மேல்

வெடுக்காண வற்றுகுங் கீழ் (Æ∞)

If neighbours clothed and fed he see, the base Is mighty man some hidden fault to trace?

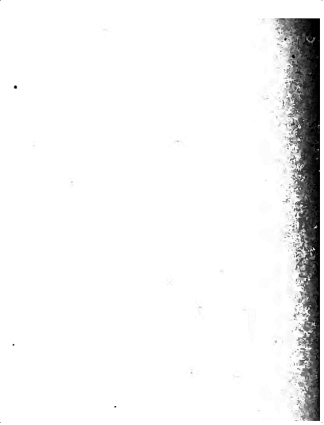
| 1080. எற்றிற் குரியர் கயவரொன் அற்றக்கால்<br>விற்றற் குரியர் விரைக்து |
|----------------------------------------------------------------------|
| (w) For what is base man fit, if griefs assail?                      |
| Himself to offer, there and then, for sale!                          |
| Timboli to onor, there and then, for saile:                          |
|                                                                      |
|                                                                      |
| ** 0 0                                                               |
| ஒழிபி <i>யன்</i> மு <i>ற்று</i> ம்.                                  |
| THE THE AT THE ADDRESS                                               |
| THE END OF THE APPENDIX.                                             |
|                                                                      |
| •                                                                    |
|                                                                      |
| பொருட்பான்முற்றிற்று.                                                |
| THE END OF BOOK II. ON WEALTH.                                       |

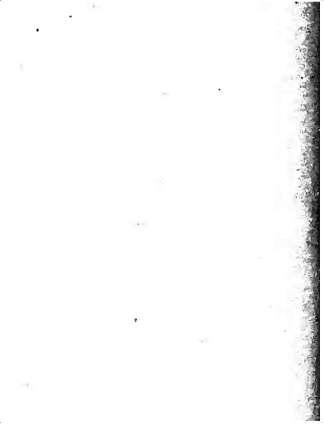
## BOOK III.—LOVE.

CIX.—CXV. § II. WEDDED LOVE. Ch. CXVI.—CXXXIII.



Diolfized





Microsoft®

149

BOOK III.—LOVE. காமத்துப்பால்.

§ 1.—THE GANDHARVA MARRIAGE. களவியல்.

#### CHAPTER CIX. AB. SOS.

தகையணங்குறுத்தல்.—Mental Disturbance caused by the Beauty of the Princess.

1081. அணங்குகொ லாய்மயில் கொல்லோ கனங்குழை மாதர்கொன் மாறுமென் னெஞ்சு (க) Goddess? or peafowl rare?

> She whose ears rich jewels wear, Is she a maid of human kind? All wildered is my mind!

1082. கோக்கின ணேக்கெதிர் கோக்குத முக்கணங்கு தாணக்கொண் டன்ன துடைத்து (உ)

She of the beaming eyes,
To my rash look her glance replies,
As if the matchless goddess' hand
Led forth an armed band.

1083. பண்டறியேன் கூற்றென் பதண யினியறிக்தேன் பெண்டகையாற் பேரமர்க் கடடு (கூ)

Death's form I formerly

He comes in lovely maiden's guise, With soul-subduing eyes. 1084. கண்டா ருயிருண்ணுக் தோற்றத்தாற் பெண்டகைப் பேதைக் கமர்த்தன கண்

Knew not; but now 'tis plain to me:

(#)
In sweet simplicity,
A woman's gracious form hath she;

But yet those eyes, that drink my life, Are with the form at strife!

# THE KURRAĻ.

150

1085. கூற்றமோ கண்ணே பிணேயேர் மடவர ஞேக்கமிம் மூன்று முடைத்து (டு)

(@)

The light that on me gleams,
Is it death's dart? or eye's bright beams?
Or fawn's shy glance? All three appear

In form of maiden here. 1086. கொடும்புருவங் கோடா மறைப்பி னடுங்கஞர் செய்யல மன்னிவள் கண்

னுமங்கஞா *அசயயல மன*னாவள கண (குு) Unbent, would veil those glances now; The shafts that wound this trembling heart Her eyes no more would dart. 1087. கடாஅக் களிற்றின்மேற் கட்படா மாதர்

1087. கடாஅக் களிற்றின்மேற கடபடா மாதா படாஅ முஃமேற் *ற*கில் (எ)

If cruel eye-brow's bow,

As veil o'er angry eyes Of raging elephant that lies, The silken cincture's folds invest This maiden's panting breast.

ணைண்ணுரு முட்குமென் பீடி ஞொட்பிறை (அ)

1088. ஒண்ணு தற் கோஒ வுடைந்ததே

Ah! woe is me! my might,
That awed my foemen in the fight,
By lustre of that beaming brow
Borne down, lies broken now!

Borne down, lies broken now! 1089. பிணோயோ் மடகோக்கு நாணு முடையாட

கணியெவனே வேதில் தக்து

(கூ)

1090. உண்டார்க ணல்ல தடுகளுக் காமம்போற் கண்டார் மகிழ்செய்த வின்று

(W)

The palm-tree's fragrant wine, To those who taste yields joys divine; But love hath rare felicity For those that only see!

WEIGHT OF THE

BOOK III.-THE GANDHARVA MARRIAGE.

1

51

CHAPTER CX. அதி. ககo.

குறிப்பறிதல்.—Recognition of the Signs (of Mutual Love). 1091. இருகோக் கிவளுண்க ணுள்ள தொருகோக்கு கோய்கோக்கொன் *ற*க்கோய் மருக்*து* (க)

A double witchery have glances of her liquid eye; One glance is glance that brings me pain; the other

1092.

heals again.

கண்களவு கொள்ளுஞ் சிறுகோக்கங் காமத்திற் செம்பாக மன்ற பெரிது

The furtive glance, that gleams one instant bright, (2) Is more than half of love's supreme delight.

1093. கோக்கினு ணேக்கி யிறைஞ்சினு யாப்பினு எட்டிய கீர்

ளஃதவள் (*1*5...)

She looked, and looking drooped her head: On springing shoot of love 'tis water shed!

1094. யானேக்குங் காலே நிலனேக்கு ருனேக்கி மெல்ல ககும்

கோக்காக்காற் (ச)

I look on her: her eyes are on the ground the while; I look away: she looks on me with timid smile.

1095. குறிக்கொண்டு கோக்காமை யல்லா சிறக்கணித்தாள் போல ககும்

லொருகண்

(房)

She seemed to see me not; but yet the maid Her love, by smiling side-long glance, betrayed.

1096. உருஅ தவர்போற் சொலினுஞ் செருஅர்சொ லொல்ஃ யுணரப் படும்

செரு அரசொ லொல்ல புணரப் படும் (சு) Though with their lips affection they disown, Yet, when they hate us not, 'tis quickly known.

1097. செறுஅச் சி.அசொல்லாஞ் செற்றுர்போ முறுஅர்போன் அற்றுர் குறிப்பு

ேத்கு (எ)

The slighting words that anger feign, while eyes their love Are signs of those that love, but would their love conceal.

reveal, 1098.

அசையியற் குண்டாண்டோ சேஎர்யா னேக்கப் பசையினள் பைய நகும்

 $(\mathcal{A})$ I gaze, the tender maid relents the while;
And, oh the matchless grace of that soft smile!

152 THE KURRAL.

1099. ஏதிலார் போலப் பொதுகோக்கு காதலார் கண்ணே யுள

கோதலாா கணமண புள கோக்குதல்

(கூ)

The look indifferent, that would its love disguise, Is only read aright by lovers' eyes. 1100. கண்ணெடு கண்ணிணே கோக்கொக்கின்

வாய்ச்சொற்க

ளென்ன பயனு மில

(D) When eye to answering eye reveals the tale of love, All words that lips can say must useless prove.

CHAPTER CXI. அதி. ககக.

புணர்ச்சிமகிழ்தல்.—Rejoicing in the EMBRACE.

1101. கண்டுகேட் கண்டுயிர்த் துற்றறியு மொண்டொடி கண்ணே மைம்புலனு் யுள

All joys that senses five-sight, hearing, taste, smell, In this resplendent armlet-bearing damsel live!

touch—can give, 1102. பிணிக்கு மருக்து பிறம னணியிழை தன்னேய்க்குத் தானே

(2) Disease and medicine antagonists மருக்து we surely see;

This maid, to pain she gives, herself is remedy. 1103. தாம்வீழ்வார் மென்ளுட் குயிலி னி துகொ ருமரைக் கண்ணு னுலகு

(E) Than rest in her soft arms to whom the soul is giv'n, Is any sweeter joy in his, the Lotus-eyed-one's heaven?

1104. நீங்கிற் றெறாஉங் குறகுங்காற் தீயாண்டுப் பெற்*ரு* ளிவள்

றண்ணென்னுக் (ச) Withdraw it hums: approach it soothes the pain:

Withdraw, it burns; approach, it soothes the pain; Whence did the maid this wondrous fire obtain?

1105. வேட்ட பொழுதி னவையவை போவுமே

தோட்டார் கதுப்பினு டோள்

(6) In her embrace, whose locks with flowery wreaths are bound, Each varied form of joy the soul can wish is found.

1106. உறதோ றயிர்தளிர்ப்பத் தீண்டலாற் பேதைக்

கமிழ்தி னியன்றன தோள்

(Æ) Ambrosia are the simple maiden's arms; when I attain Their touch, my withered life puts forth its buds again!

BOOK III.-THE GANDHARVA MARRIAGE.

1107. தம்மி லிருந்து தமதுபாத் துண்டற்மு லம்மா வரிவை முயத்கு As when one eats from household store, with kindly grace 153

(எ)

(A)

Sharing his meal: such is this golden maid's embrace.

1108. வீழு மிருவர்க் கினிதே வளியிடை
போமப் படா.அ மயக்க

போழப் படாஅ முயக்கு Sweet is the strict embrace of those whom fond affection binds, Where no dissevering breath of discord entrance finds.
1109. ஊட லுணர்தல் புணர்த விவைகாமஞ்
கூடியார் பெற்ற பயன்
(கூ) The jealous variance, the healing of the strife,
reunion gained: These are the fruits from wedded love

reunion gained: These are the fruits from wedded love obtained.
. 1110. அறிதோ றறியாமை கண்டற்முற் காமஞ்

செறிதோறஞ் சேயிழை மாட்டு (ல்) The more men learn, the more their lack of learning they detect; 'Tis so when I approach the maid with gleaming jewels decked.

CHAPTER CXII. AB. 552.

## தலம்புணந்துரைத்தல்.—The Praise of her Beauty.

1111. கன்னீடை வொழி யனிச்சமே நின்னிறு மென்னீரள் யாம்வீழ் பவள் (க) O flower of the sensitive plant! than thee

1112. மலர்காணின் மையாத்தி கெஞ்சே

More tender's the maiden beloved by me.

பலர்காணும் பூவொக்கு மென்று (உ) You deemed, as you saw the flowers, her eyes were as flowers, my soul, That many may see; it was surely

யிவள்கண்

some folly that over you stole!

1113. முறிமேனி முத்த மு*ற*வல் வெறிநாற்றம் வேலுண்கண் வேய்த்தோ

அவ*றி நாற*றம் வேலுணகண் வெய்து தோ ளவட்கு (ந.)

As tender shoot her frame; teeth, pearls; around her odours blend; Darts are the eyes of her whose shoulders like the bambû bend.

1114. காணிற் குவின கவிழ்ந்து நில இேக்கு

மாணிழைகண் ணெவ்வே மென்*ற* (ச)

And say, 'With eyes of her, rich gems who wears, we cannot vie.'

THE KURRAL.

The lotus, seeing her, with head demiss, the ground would eye,

1115. அனிச்சப்பூக் கால்களேயாள் பெய்தா கல்ல படாஅ பறை ணுசுப்பிற்கு (டு)

The flowers of the sensitive plant as a

The stems she forgot to nip off; they 1116. girdle around her she placed; 'll weigh down the delicate waist. மதியு மட*ங்தை முகனு* மறியாப் பதியிற் கலங்கிய மீன் ( Sir ) The stars perplexed are rushing wildly from their spheres; For like another moon this maiden's face appears. 1117. அறுவாய் கிறைந்த வவிர்மதிக்குப் மறுவுண்டோ மாதர் முகத்து போல In moon, that (a) Are any spots waxing waning shines, as spots appear, discerned in face of maiden here? 1118. மாதர் முகம்போ லொளிவிட காதலே வாழி மதி வல் ஃ பேற் Farewell, O moon!  $\mathbf{If}$ (A) that thine orb could shine Bright as her face, thou shouldst be love of mine.

1119. மலரன்ன கண்ணுண் முகமொத்தி பலர்காணத் தோன்றன் மதி யாயிற்

( Am) If as her face, whose eyes are flowers, thou wouldst

Shine for my eyes alone, O moon, shine not for all 1120. have charms for me.

to see! அனிச்சமு மன்னத்தின் ஹாவியு

மாத ரடிக்கு கெருஞ்சிப் பழம்

The flower of the (W) As the thorn are

sensitive plant, and the down on the swan's white breast, harsh, by the delicate feet of this maiden pressed.

CHAPTER CXIII. அதி. ககாட.

காதற்சிறப்புரைத்தல்.—Declaration of Love's

Excellence.

I.-He.

SPECIAL

1121. பாலொடு தேன்கலர் தற்றே பணிமொழி வாலெயி *நா*றிய சீர் (க) The dew on her white teeth, whose voice is soft and low, Is as when milk and honey mingled flow.

1122. உடம்போ டுயிரிடை யென்னமற் றன்ன மடக்கையோ டெம்மிடை கட்பு (உ) Between this maid and me the friendship kind Is as the bonds that soul and body bind.

Is as the bonds that soul and body bind.

BOOK III.—THE GANDHARVA MARRIAGE.

155

திருதாதற் கில்ல பிடம் (ட) For her with beauteous brow, the maid I love, there place is none; To give her image room, O pupil of mine

1123. கருமணியிற் பாவாய் நீபோதா யாம்வீழுக்

place is none; To give her image room, O pupil of mine eye, begone! 1124. வாழ்த அயிர்க்கன்ன ளாயிழை சாத லதற்கன்ன ணீங்கு மிடத்தா

Life is she to my very soul when she draws nigh;

(#) Dissevered from the maid with jewels rare, I die!

1125. உள்ளுவன் மன்யான் மறப்பின் னெள்ளமர்க் கண்ணுள் குணம் மறப்பறியே

I might recall, if Her charms fade

I could once forget; but from my heart not, whose eyes gleam like the warrior's dart. II.—She.

1126. கண்ணுள்ளிற் போகா ரிமைப்பிற் பருவரார்

நுண்ணியரெங்காத லவர் (57) My loved one's subtle form departs not from my

eves: I wink them not, lest I should pain him where he lies.

1127. கண்ணுள்ளார் காத லவராகக்

கண்ணு மெழுதேங் கரப்பாக் க றிர் து (a) My love doth ever in my eves reside:

I stain them not, fearing his form to hide.

1128. கெஞ்சத்தார் காத லவராக வெய்துண்ட வஞ்சு தும் வேபாக் கறிந்து ( ) Within my heart my lover dwells; from food I

turn That smacks of heat, lest he should feel it burn.

1129. இமைப்பிற் கரப்பாக் கேறிவ

லணத்திற்கே யேதில ரென்னுமிவ் ( 50 ) I fear his form to hide, nor close ஆர்

'Her love estranged is gone!' the village cries. 1130. உவந்துறைவ ருள்ளத்து கௌன்று மிகந்துறைவ ரேதில சென்னுமிவ் ஆர்

Rejoicing in my very soul he ever lies;  $(\hat{\omega})$  'Her love estranged is gone far off!' the village

156

cries.

my eyes:

THE KURRAL.

CHAPTER CXIV. அதி.ககசு.

நாணுத்தறவுரைத்தல்.—The Abandonment of Reserve. [This Chapter has its special difficulties, see Notes. I give a literal rendering.]

I.--He.

1131. காம முழந்து வருந்திஞர்க் கேம மடலல்ல தில்லே வலி (க) To those who 've proved love's joy, and now afflicted mourn, Except the helpful 'horse of palm,' no other strength remains. 1132. கோது வடம்பு முயிரு மடலேறு காணிண கீக்கி கிறுக்கு

(2) My body and my soul, that can no more endure,

Will lay reserve aside, and mount the 'horse of palm.' 1133. நாதெண்டு நல்லாண்டை பண்டுடையெ னின்றுடையேன் காழுற்று சேறு மடல் (கூ) I once retained reserve and seemly manliness;

To-day I nought possess but lovers' 'horse of palm.' 1134. காமக் கூடும்புன அய்க்குமே நாணூடு நல்லாண்மை யென்னும்

புண் (ச) Love's rushing tide will sweep away the raft

Of seemly manliness and shame combined. 1135. தொடுலக் குறந்தொடி தந்தாண் மட்லொடு மால யுழக்குந் தாயர் (நி) The maid that slender armlets wears, like flowers entwined, Has brought me 'horse of palm,' and pangs of eventide!
1136.
மடலூர்தல் யாமத்து முள்ளுவேன் மன்ற படலொல்லாப் பேதைக்கென் கண்

(57)
Of climbing 'horse of palm' in midnight hour, I think
My greek know no repose for that some simple weigh

; My eyes know no repose for that same simple maid. 1137. கடலன்ன காம முழந்து மடலேருப் பெண்ணிற் பெருந்தக்க கில்

( $\sigma$ )
There 's nought of greater worth than woman's long-enduring soul,
Who, vexed by love like ocean waves, climbs not the 'horse of palm.'

II.—She. 1138. நிறையரியர் மன்னளிய சென்னது காம மறையிறந்து மன்ற படும்

(의)
In virtue hard to move, yet very tender, too, are we;
Love deems not so, would rend the veil, and court
publicity!

## BOOK III. THE GANDHARVA MARRIAGE.

157 1139. அறிகிலா ரெல்லாரு மென்றே யென்காம

மறகின் மறகு மருண்டு (கூ)

'There's no one knows my heart,' so says my love, And thus, in public ways, perturbed will rove. 1140. யாங்கண்ணிற் காண ககுப வறிவில்லார்

யாம்பட்ட தாம்படா வாறு (ல்) Before my eyes the foolish make a mock of me, Because they ne'er endured the pangs I now must drie.

CHAPTER CXV. அதி. ககரு.

அவரறிவுறுத்தல்.—The Announcement of the Rumour.

[See note to last Chapter.]

I.—He. 1141. அலெசெழ வாருயிர் நிற்கு மகணப்

## பலாறியார் பாக்கியத் தால்

(æ) By this same rumour's rise, my precious life stands fast:

1142. மலரன்ன கண்ணு எருமை யறியா தலரெமக் கீர்ததிவ் வூர்

Good fortune grant the many know this not!

The village hath to us this rumour giv'n, that makes her mine; Unweeting all the rareness of the maid with flower-like eyne.

> 1143. உருஅதோ வூரறிர்த கௌவை பெரு அது பெற்றன்ன நீர்த்து

யதணப்

(ഉ)

(Æ) The rumour spread within the town, is it not gain to me?

It is as though that were obtained that may not be.

1144. கவ்வையாற் கவ்விது காம றவ்வென்னு ந் மது வின் றேற்

தன்மை யிழந்து (æ) The rumour rising makes my love to rise;
My love would lose its power and languish otherwise.

1145.

களித்தொறுங் கள்ளுண்டல் வேட்டற்ருற் வெளிப்படுக் தோறு மினிது

காமம்

(<sub>(B</sub>)

The more man drinks, the more he ever drunk

would be;

The more my love 's revealed, the sweeter 'tis to me! 158

THE KURRAL.

II.—She.

1146.

கண்டது மனுனு மொருநா ளலர்மன்னுக் திங்களேப் பாம்புகொண் ட*ற்று* 

I saw him but one single day:
(37) As darkness, when the dragon

rumour spreads soon seizes on the moon. 1147. ஊரவர் கௌவை பெருவாக

னீராக நீளுமிக் கோய்

வன்ணசொன்

(எ)

My anguish grows apace: the town's report Manures it; my mother's word doth water it.

1148. கெய்யா லெளிநுதுப்பே மென்றற்ருற் கௌவையாற் காம நுதுப்பே மௌல் (அ) With butter-oil extinguish fire! 'Twill prove

Harder by scandal to extinguish love. 1149. அலர்காண வொல்வதோ வஞ்சலோம் பலர்காண நீத்தக்கடை

. . பென்*ரூர்* 

(கூ)

When he who said 'Fear not!' hath left me blamed, While many shrink, can I from rumour hide ashamed?

1150. தாம்வேண்டி னல்குவர் காதலர் யாம்வேண்டுங் கௌவை யெடுக்குமிவ்

ஆர் (மி)

If we desire, who loves will grant what we require; This town sends forth the rumour we desire!

களைவியன் முற்றிற்று. END OF THE SECTION ON 'THE GANDHARVA MARRIAGE,'

# 200

159

§ 2. WEDDED LOVE. கற்பியல்.

CHAPTER CXVI. அதி. ககசு.

பிரிவாற்ளுடை.—Separation unendurable.

1151. செல்லாமை புண்டே லெனக்குரை மற்றுகின் வல்வரவு வாழ்வார்க் குரை (க) If you will say, 'I leave thee not,' then tell me so; Of quick return tell those that can survive this woe. 1152. இன்க ணுடைத்தவர் பார்வல்

பிரிவஞ்சும் புன்க ணுடைத்தாற் புணர்வு (~)

It once was perfect joy to look upon his face;

But now the fear of parting saddens each embrace.

· 1153. அரிதரோ தேற்ற மறிவுடையார் கண்ணும்

பிரிவோ ரிடத்துண்மை யான் ( டூ )

To trust henceforth is hard, if ever he depart, E'en he, who knows his promise and my breaking heart.

1154. அளித்தஞ்ச லென்றவர் நீப்பிற் றெளித்தசொற் றேறியார்க் குண்டோ தவற (ச)

If he depart, who fondly said, 'Fear not,' what blame 's incurred

By those who trusted to his reassuring word? 1155. ஓம்பி னமைக்கார் பிரிவோம்பன் மற்றவர்

் நீங்கி னரிதாற் புணர்வு

If you would guard Who fills my life!

my life, from going him restrain If he depart, hardly we meet again.

1156. பிரிவுரைக்கும் வன்கண்ண ராயி னரிதவர் நல்குவ சென்னு நசை (சு)

To cherish longing hope that he should ever gracious be, Is hard, when he could stand, and of departure speak to me.

1157. துறைவன் அறந்தமை தூற்முகொன்

1157. துறைவன் அறந்தமை தூற்று கொன் பிறையிறவா நின்ற வளே முன்கை

් (*a*)

(房)

The bracelet slipping from my wrist announced before Departure of the Prince that rules the ocean shore.

160 THE KURRAL.

1158. இன்னு தினனிலூர் வாழ்த லதனினு மின்னு தினியார்ப் பிரிவு (அ)'Tis sad to sojourn in the town where no kind kinsmen dwell;'Tis sadder still to bid a friend beloved farewell. 1159. தொடிற்சுடி னல்லது காமகோய் போல விடிற்சுட லாற்றுமோ தீ (கூ) Fire burns the hands that touch; but smart of love

Will burn in hearts that far away remove.

1160. அரிதாற்றி யல்லனேய் நீக்கிப் பிரிவாற்றிப் பின்னிருந்து வாழ்வார் பலர் (மி)

Driving sore distress away,

Separation uncomplaining

Many bear the livelong day!

Sorrow's sadness meek sustaining,

## CHAPTER CXVII. அதி. ககஎ. படர்மெலிந்திரங்கல்.—Complainings.

1161. மறைப்பேன்மன் யானிஃதோ கோயை

யிறைப்பவர்க் கூற்று நீர் போல மிகும் (க)

I would my pain conceal, but see! it surging swells, As streams to those that draw from ever-springing wells. 1162. காத்தலு மாற்றே னிக்கோயை

குரைத்தலு நாணுத் தரும் (2) I cannot hide this pain of mine, yet shame restrains When I would tell it out to him who caused my pains.

கோய்செய்தார்க்

1163. காமமு நாணு முயிர்காவாத் தூங்குமென்

னேனு வுடம்பி னகத்து ( ) My soul, like porter's pole, within my wearied

frame, Sustains a two-fold burthen poised, of love and shame.

1164. காமக் கடன்மன்னு முண்டே யதுநீர்து மேமப் புணேமன்னு மில்

(#) A sea of love, 'tis true, I see stretched out before, But not the trusty bark that wafts to yonder shore. 1165. துப்பி னெவனுவர் மற்கொ அயர்வரவு நட்பினு எாற்று பவர்

(6) Who work us woe in friendship's trustful hour, What will they prove when angry tempests lower?

BOOK III. -- WEDDED LOVE.

1166. இன்பங் கடன்மற்றுக் காம மஃதுகங்காற் அன்ப மத்னிற் பெரிது (கூ)

A happy love's a sea of From unpropitious love

joy; but mightier sorrows roll

1167. காமக் athwart the troubled soul. கடும்புன னீக்திக் கரைகாணேன் யாமத்தும் யானே யுளேன்

(a) I swim the cruel tide of love, and can no shore descry, In watches of the night, too, 'mid the waters, only I! 1168. மன்னுயி செல்லாக் துயிற்றி

யளித்திரா

வென்னல்ல தில்லே துணே

(*A*)

All living souls in slumber soft she steeps; But me alone kind night for her companion keeps!

1169. கொடியார் கொடுமையிற் முங்கொடிய விர்நா

ணெடிய கழியு மிரா

(கூ)

More cruel than the cruelty of him, the cruel one, In these sad times are lengthening hours of night I

1170.

உள்ளம்போன் *றுள்வழிச் செல்கிற்பின்* வெள்ளகீர் கீக்கல மன்னேவென் கண

watch alone.

 $(\omega)$ When eye of mine would as my soul go forth to him,
It knows not how through floods of its own tears to swim.

CHAPTER CXVIII. அதி. ககஅ.

கண்விதுப்பழிதல்.—Eves consumed with Grief.

1171. கண்டாங் கலுழ்வ தெவன்கொலோ

தண்டாகோய் தாங்காட்ட யாங்கண் டது (க) They showed me him, and then my endless pain I saw: why then should weeping eyes complain? 1172. தெரிக்துணரா கோக்கிய வுண்கண் பரிக்துணராப் பைத லுழப்ப தெவன்

(2) How glancing eyes, that rash unweeting looked that day, With sorrow measureless are wasting now away!

1173. கதுமெனத் தாகோக்கித் தாமே கலுழு மிது நகத் தக்க துடைத்து

The eyes that threw such (5.) Are weeping now. Such eager glances round erewhile folly surely claims a smile!  $21 \, 162$ 

THE KURRAL.

ணுயலாற்ரு வுய்விட்டை யென்க (#) Those eyes have wept till all ணி அத் து the fount of tears is dry, That brought upon me pain that knows no remedy. 1175. படலாற்ருப் பைத லுழக்குங்

1174. பெயலாற்மு நீருலக்த வுண்க

கடலாற்றுக் காமகோய் செய்தவென் (6) The eye that wrought me more than கண் sea could hold of woes, Is suffering pangs that banish all repose. 1176. ஓஒ வினிதே யெமக்கிக்கோய்

டாஅ மிதற்பட் டது (கா)

செய்தகண்

Oho! how sweet a thing to see! the eye

That wrought this pain, in the same gulf doth lie.

1177. உழக்குழக் துண்ணீ ரறுக விழைக்கிழைக்து வேண்டி யவர்க்கண்ட கண் (எ) Aching, aching, let those exhaust their

stream,
That melting, melting, that day gazed on him.

1178. பேணுது பெட்டா ருளர்மன்னே காண தமைவில கண்

(4)
Who loved me once, unloving now doth here remain;
Not seeing him, my eye no rest can gain.

1179. வாராக்காற் அஞ்சா வரிற்றஞ்சா வாடிடை

யாரஞ ருற்றன கண்

மற்றவர்க்

(கூ) When he comes not, all slumber flies; no sleep when he is there; Thus every way my eyes have troubles hard to bear.

1180. மழைபெற லூரார்க் கரிதன்று லெம்போ

லறைபறை கண்ணு ரகத்து (ல்) It is not hard for all the town the knowledge to obtain, When eyes, as mine, like beaten tambours, make the mystery plain.

#### CHAPTER CXIX. அதி. கககு.

பசப்புறுபருவரல்.—The Pallid Hue.

1181. கயக்தவர்க்கு கல்காமை கேர்க்தேன் பசந்தவென் பண்பியார்க் குரைக்கோ (a) I willed my lover absent should பிற remain: Of pining's sickly hue to whom shall I complain?

BOOK III. --- WEDDED LOVE. 1182. அவர்தந்தா ரென்னுர் தகையா

(ഉ)

163 விவர்தக்தென் மேனிமே லூரும் பசப்பு

'He gave': this sickly hue thus proudly speaks, Then climbs, and all my frame its chariot makes. 1183. சாயலு நாணு மவர்கொண்டார் கைம்மாளு கோயும் பசஃயுக் தக்து

( 1. Of comeliness and shame he me bereft, While pain and sickly hue, in recompense, he left. 1184. உள்ளுவன் மன்யா ஹரைப்ப கள்ளம் பிறவோ பசப்பு

தவர் திறமாற்

கொண்கன்

(#)
I meditate his words, his worth is theme of all I say,

This sickly hue is false that would my trust betray. 1185. உவக்காணெங் காதலர் செல்வா ரிவக்காணென் மேனி பசப்பூர் வது

(டு) My lover there went forth to roam; This pallor of my frame usurps his place at home. 1186. விளக்கற்றம் பார்க்கு மிருகோபோற்

முயக்கற்றம் பார்க்கும் பசப்பு (கூ) As darkness waits till lamp expires, to fill the place, This pallor waits till I enjoy no more my lord's

embrace. 1187. புல்லிக் கிடந்தேன் புடைபெயர்ந்தே னவ்வளவி லெள்ளிக்கொள் வற்றே பசப்பு

188. பசந்தா ளிவவென்ப தல்லா விவினத் தூறந்தா ரவபென்பா ரில் (அ) On me, because I pine, they cast a slur; But no one says, 'He first deserted her.' 1189. பசக்கமற் பட்டாங்கென் மேனி

(σ) I lay in his embrace, I turned unwittingly;

Forthwith this hue, as you might grasp it, came on me. 1

(கூ) Well! let my frame, as now, be sicklied o'er with pain, If he who won my heart's consent, in good estate remain! 1190. பசப்பெனப் பேர்பெறுத னன்றே கயப்பித்தார் கல்காமை தூற்கு செனின் (லி)
"Tis well, though men deride me for my sickly

நயப்பித்தார் நன்னிஃய ராவ ரெனின்

If they from calling him unkind, who won my hue of pain;

love, refrain.

164

THE KURRAĻ.

CHAPTER CXX. அதி. கஉக.

தனிப்படர்மிகுதி.—The Solitary Anguish.

1191. தாம்வீழ்வார் தம்வீழப் பெற்றவர் பெற்றுடு கோமத்தாக் காழில் கணி (க) The bliss to be beloved by those they love who

- Of love the stoneless, luscious fruit obtains. 1192. வாழ்வார்க்கு வானம் பயக்தற்முல்
- 1192. வாழவாாககு வானம் பயா*தறமுல்* வீழ்வார்க்கு வீழ்வா ரளிக்கு மளி
- (e)

gains,

As heaven on living men showers blessings from above, Is tender grace by lovers shown to those they love.

- 1193. வீழுகர் வீழப் படுவார்க் கமையுமே வாழுக மென்றுஞ் செருக்கு (ட) Who love and are beloved, to them alone
- (ஈ.) Who love and are beloved, to them alone Belongs the boast, 'We've made life's very joys our own.'1194. வீழப் படுவார் கெழிஇயலர் தாம்வீழ்வார்

வீழப் படாஅ செனின் (ச) Those well-beloved will luckless prove,

Unless beloved by those they love.

தாங்காதல் கொள்ளாக் கடை (டு) From him I love to me what gain can be, Unless, as I love him, he loveth me? 1196. ஒருதஃயோ னின்னுது காமங்காப் விருதஃ யானு மினிது

போல

(*5*77)

Love on one side is bad; like balanced load By porter borne, love on both sides is good.

1197. பருவாலும் பைதலுங் காணுன்கொல் னெருவர்க ணின்முழுகு வான்

காம

(எ)

While Kâman rushes straight at me alone, Is all my pain and wasting grief unknown? 1198. வீழ்வாரி னின்சொற்பெருஅ துலகத்து

வாழ்வாரின் வன்களு ரில் (அ) Who hear from lover's lips no pleasant word from day to day. Yet in the world live out their life,—no braver souls than they!

BOOK III.—WEDDED LOVE.

1199. கசைஇயார் கல்கா செனினு மவர்மாட் டிசையு மினிய செவிக்கு

165

டிசையு மினிய செவிக்கு (கூ) Though he my heart desires no grace accords to me,

Yet every accent of his voice is melody. 1200. உருஅர்க் குறுகோ யுரைப்பாய் கட ஃச் செருஅஅய் வாழிய கெஞ்ச

Tell him thy pain that loves not thee?

 $(\hat{\omega})$  Farewell, my soul, fill up the sea!

TT TOUT LOVE LOVE SAD MEMORIES

CHAPTER CXXI. அதி. கஉக.

நிணந்தவர்புலம்பல்.—Sad Memories.

i.—He. 1201. உள்ளினுக் தீராப் பெருமகிழ் செய்தலாற் கள்ளினுங் காம மினிது (க)

From thought of her unfailing gladness springs, Sweeter than palm-tree wine the joy love brings. 1202. எனத்தொன் மினிதேகாண் காமந்தான் வீழ்வார் நிணப்ப வருவதொன் மில் (உ) How great is love! Behold its sweetness past

belief!
Think on the lover, and the spirit knows no grief.

II.—She.

1203. நிணப்பவர் போன்று நிணயார்கொ அம்மல்

செணப்பது போன்று கெடிம் (ட) A fit of sneezing threatened, but it passed away:

He seemed to think of me, but do his fancies stray? 1204. யாழு முளேங்கொ லவர்கெஞ்சத்

தெக்கெஞ்சத் தோஒ வுளரே யவர்

(#) Have I a place within his heart?

From mine, alas! he never doth depart. 1205. தக்கெஞ்சத் தெம்மைக் கடிகொண்டார்

காணர்கொ லெக்கெஞ்சத் தோவா வரல்

(6) Me from his heart he jealously excludes:

Hath he no shame who ceaseless on my heart intrudes?

1206.

மற்றியா னென்னுளேன் மன்னே வவரோடியா னுற்றகா ளுள்ள வுளேன்

(457)
How live I yet? I live to ponder o'er
The days of bliss with him that are no more.

1207. மறப்பி எவ்வைவைன் மற்கொன் மறப்பறியே தாள்ளிது முள்ளஞ் சுடும் (எ) If I remembered not, what were I then? And

(எ) If I remembered not, what were I then? And yet, The fiery smart of what my spirit knows not to forget! 1208. எதுத்து நிணப்பினும் காயா

ானத்தன்றே காதலர் செய்யுஞ் கிறப்பு (அ) My frequent thought no wrath excites. Is it not so? This honour doth my love on me bestow.

1209. விளியுமெ னின்னுயிர் வேறல்ல மென்பா சளியின்மை யாற்ற நிணந்து (கூ) Dear life departs, when his ungracious deeds I ponder o'er, Who said erewhile, 'We're one for evermore.'

**12**10.

விடாஅது சென்*ருரை*க் கண்ணிஞற்காணப் படாஅதி வாழி மதி

Set not, so may'st thou prosper, moon! that eyes (w) My love who went away, but ever bides with me.

may see

## CHAPTER CXXII. AB. 522.

கனவுநிலேயுரைத்தல்.—The Visions of the Night.

1211. காதலர் தூ தொடு வந்த கனவினுக் கியா து செய் வேன்கொல் விருந்து (க) It came and brought to me, that nightly vision rare, A message from my love,—what feast shall I prepare? • 1212. கயலுண்கண் யானிரப்பத் தாஞ்சிற் கலந்தார்க்

குயலுண்மை சாற்றுவேன் மன் (உ)

1214. கனவினு ஹண்டாகுங் காம நனவி*னை* னல்காரை நாடி*த் தாற்கு* (சு) Some pleasure I enjoy when him who loves not me In waking hours, the vision searches out and makes me see. 1215. கனவினுற் கண்டதூட மாங்கே கனவுக்தான் கண்ட பொழுதே

(仮) As what I then beheld in waking hour was sweet, So pleasant dreams in hour of sleep my spirit greet.

1216. நனவென வொன்றில்லே யாயிற்

If my dark, carp-like eye will close in sleep, as I implore, The tale of my long-suffering life I'll tell my loved one o'er.

( ) Him, who in waking hour no kindness shows.

கனவிறை காண்டலி ஹண்டென் ஹயிர்

167

1213. நனவினு எல்கா தவரைக்

யினி கு

In dreams I see: and so my lifetime goes!

BOOK III --- WEDDED LOVE.

கனவினுற் காதலர் நீங்கலர் மன் (சு)

And if there were no waking hour, my love In dreams would never from my side remove.

1217. நன்வினு னல்காக் கொடியார் கன்வினு னென்னெம்மைப் பீழிப் பது

(or)
The cruel one, in waking hour, who all ungracious seems,
Why should he thus torment my soul in nightly dreams?

1218. தாஞ்சங்காற் மூண்மேல சாகி னெஞ்சத்த சாவர் விசைந்து

விழிக்குங்கா (அ) ்

And when I sleep he holds my form embraced; And when I wake to fill my heart makes haste!

1219. நனவினு னல்காரை கோவர் கனவினுற் காதலர்க் காணு தவர் (கூ)

In dreams who ne'er their lover's form perceive, For those in waking hours who show no love will grieve.

1220. எனவினை னக்கீத்தா டென்பர் . கனவிறைற் காணர்கொ லிவ்வூ ரவர் (௰) They say, that he in waking hours has left me lone; In dreams they surely see him not,—these people of the town!

CHAPTER CXXIII. அதி.கஉரா.

பொழுதுகண்டிரங்கல்.—Lamentations at

1221. மாஃயோ வல்ஃ மணந்தா வேஃகீ வாழி பொழுது

ருயிருண்ணும் .... (க)

EVENTIDE.

168

Thou art not evening, but a spear that doth devour The souls of brides: farewell, thou evening hour!

1222. புன்கண்ணே வாழி மருண்மாஃ யெங்கேள்போல் வன்கண்ண தோஙின் அடீண

(2) Thine eye is sad; Hail, doubtful hour of eventide! Of cruel eye, as is my spouse, is too thy bride?

THE KURRAL.

1223. பனியரும்பிப் பைதல்கொண் மாஃ துனியரும்பித் துன்பம் வளர வரும் ( ) With buds of chilly dew wan evening's shade enclose:

My anguish buds apace, and all my sorrow grows. 1224. காதல ரில்வழி மாஃ கொஃக்களத்

தேதிலர் போல வரும்

(#) When absent is my love, the evening hour descends, As when an alien host to field of battle wends.

1225. காஃக்குச் செய்தகன் றென்கொ வெவன்கொல்யான்

மா‰க்குச் செய்த பகை

காலே யறிந்த திலேன்

(@) O morn, how have I won thy grace? thou bring'st relief! O eve, why art thou foe? thou dost renew my

grief.

1226. மாஃகோய் செய்தன் மணந்தா ரகலாத

(45r) The pangs that evening brings I never knew,

Till he, my wedded spouse, from me withdrew. 1227. காஃ யரும்பிப் பகலெல்லாம் போதாகி மாஃ மலருமிக் கோய்

(எ)

Full-blown expands in evening hour. 1228. அழல்போலு மாஃக்குத் தாதாகி

My grief at morn a bud, all day an opening flower,

யாயன்

குழல்போலுங் கொல்லும் படை

( ) The shepherd's pipe is like a murderous weapon, to my ear, For it proclaims the hour of ev'ning's flery anguish near.

- 1229. பதிமருண்டு பைத அழக்கு மதிமருண்டு மாஃ படர்தரும் போழ்*து*
- (கூ) If evening's shades, that darken all my soul, extend;
- From this afflicted town will sound of grief ascend.
- 1230. பொருண்மாஃ யாளரை யுள்ளி மருண்மாஃ மாயுமென் மாயா வுயிர் (\varrhi) This darkening eve, my darkling soul must perish
- utterly; Remembering him who seeks for wealth, but seeks not me.

### CHAPTER CXXIV. அதி. கஉச.

உறுப்பு நலனழிதல்.—Wasting Away.

I.-She.

1231. சிஅமை கமக்கொழியச் சேட்சென்*ளு* நஹமலர் நாணின கண்

ருள்ளி

(a) Thine eyes grown dim are now

ashamed the fragrant flow'rs to see, Thinking on him, who wand'ring far, leaves us in misery. 1232.

கயக்தவர் கல்காமை சொல்லுவ போலும் பசந்து பனிவாருங் கண்

(2) The eye, with sorrow wan, all wet with dew of tears, As witness of the lover's lack of love appears.

1233. தணந்தமை சால வறிவிப்ப போலு மணந்தநாள் வீங்கிய தோள்

( 5. ) These withered arms, desertion's pangs abundantly display, That swelled with joy on that glad nuptial day.

1234. பணேகீங்கிப் பைக்தொடி சோருக் துணேநீங்கித் தொல்கவின் வாடிய தோள்

(#) When lover went, then faded all their wonted

charms, And armlets' golden round slips off from these poor wasted arms.

1235. கொடியார் கொடுமை யுரைக்குந்

தொடியொடு தொல்கவின் வாடிய

(仮)

தோள்

These wasted arms, the bracelet with their wonted beauty gone, The cruelty declare of that most cruel one. 1236. தொடியொடு தோணெகிம் கோவ

கொடிய செனக்கூற ெருக்து (கு) I grieve, 'tis pain to me to hear him cruel chid, Because the armlet from my wasted arm has slid.

1237. பாடு பெறுதியோ கெஞ்சே வாடுதோட் பூச அரைத்து

கொடியார்க்கென்

(or)
My heart! say ought of glory wilt thou gain,
If to that cruel one thou of thy wasted arms complain?

If to that cruel one thou of thy wasted arms complain.—He.
1238. முயங்கிய கைகளே யூக்கப்
பசர்தது பைர்தொடிப் பேதை நாதல்

170

One day the fervent pressure of embracing arms I checked, Grew wan the forehead of the maid with golden armlet decked.

As we embraced a breath of wind found entrance there; The maid's large liquid eyes were dimmed with care. **1240.** 

THE KURRAL.

யொண்ணுதல் செய்தது கண்டு The dimness of her eye felt sorrow now, (\omega) Beholding what was done by that bright brow.

கண்ணின் பசப்போ பருவர லெய்தின்றே

22

CHAPTER CXXV. அதி. கஉடு.

# நெஞ்சொடு கிளத்தல்.—Soliloguy.

1241. கிணத்தொன்று சொல்லாயோ கெஞ்சே யெணத்தொன்று மெவ்வகோய் தீர்க்கு மருந்து (க) My heart, canst thou not thinking of some med'cine tell, Not any one, to drive away this grief incurable?

1242. காத வவரில ராக்கீ கோவது பேதைமை வாழியென் னெஞ்சு

(2) Since he loves not, thy smart

Is folly, fare thee well, my heart!

1243. இருக்துள்ளி யென்பரித னெஞ்சே பரிக்துள்ளல் பைதனேய் செய்தார்க ணில் (டி.)

ணில் (டி) What comes of sitting here in

No pitying thought, the cause

pining thought, O heart? He knows 1244. of all these wasting woes.

கண்ணுங் கொளச்சேறி கெஞ்சே தின்னு மவர்க்காண வுற்*று* 

யிவையென்*னே* த்

```
(ச)
O rid me of these eyes, my heart; for they,
Longing to see him, wear my life away.
1245. செற்று செனக்கை விடுறுண்டோ
கெஞ்சே யா
 முற்று லாறுஅதவர்
(டு) O heart, as a foe, can I abandon utterly
Him who, though I long for him, longs not for me?
1246. கலக்தாணர்க்தாங் காதலர்க் கண்டாற்
புலக்தாணராய் பொய்க்காய்வு
காய்தி பென் னெஞ்சு (சு)
```

My heart, false is the fire that burns; thou canst not wrath If thou thy love behold, embracing, soothing all thy pain.

171

BOOK III.—WEDDED LOVE. 1247. காமம் விடுவொன்ரு நாண்விடு நன்னெஞ்சே யானே பொறேனிவ் விரண்டு

maintain,

(எ)

For me, I cannot bear them both, my worthy heart! 1248. பரிக்தவர் கல்காரென் றேங்கிப் பிரிக்கவர் பின்செல்வாய் பேதையென் (4) Thou art befooled, my heart, thou

followest him who flees from thee; And still thou yearning criest: 'He will nor pity show nor love to me.' 1249. உள்ளத்தார் காத லவராக வுள்ளிகீ யாருழைச் சேறியென் னெஞ்சு (55) My heart! my lover lives within my mind; Roaming, whom dost thou think to find?

1250. துன்னுத் துறந்தாரை நெஞ்சத் வின்னு மிழத்துங் கவின்

Or bid thy love, or bid thy shame depart;

துடையேமா (W)

If I should keep in mind the man who utterly My soul must suffer further loss of dignity.

CHAPTER CXXVI. அதி.

renounces me,

1251. காமக் கணிச்சி யுடைக்கு நிறையென்னு நாணுத்தாழ் வீழ்த்த கதவு (க)

The princess has long repressed her feelings. She his return, and says:

resolves to implore Of womanly reserve love's axe breaks through the door, Barred by the bolt of shame before. 1252. காம மெனவொன்றே கண்ணின்றென்

1202. காம மென்னவான ரே கண்ணான எற்ன னெஞ்சத்தை யாமத்து மாளுக் தொழில்

(2) What men call love is the one thing of merciless power; It gives my soul no rest, e'en in the midnight hour.

1253. மறைப்பேன்மற் காமத்தை யானே குறிப்பின்றித் தும்மற்போற் மூன்றி விடும் (ஈ) I would my love conceal, but like a

sneeze It shows itself, and gives no warning sign.

1254. கிறையுடையே னென்பேன்மன் மறையிறக்து மன்*று* படும்

யானேவென் காம

In womanly reserve I deemed myself beyond assail; But love will come abroad, and casts away the veil.

172

THE KURRAL.

1255. செற்மூர்பின் செல்லாப் பெருந்தகைகைமை யுற்று சேறிவதொன் றன்று கோமகோ The dignity that seeks not him who (நி) acts as foe.

acts as foe, Is the one thing that loving heart can never know. 1256. செற்றவர் பின்சேறல் வேண்டி

யளித்தரோ வெற்றென்ண யுற்ற துயர் (சு)

My grief how full of grace, I pray you see! It seeks to follow him that hateth me.

1257. நாணென வொன்ரு வறியலங் பேணியார் பெட்ப செயின்

காமத்தாற்

(எ)

No sense of shame my gladdened mind shall prove, When he returns my longing heart to bless with love. 1258. பன்மாயக் கள்வன் பணிமொழி

யன்ரு கம் பெண்மை யுடைக்கும் படை (அ) The words of that deceiver, versed in every wilv art,

Are instruments that break through every guard of woman's heart! 1259. புலப்ப லெனச்சென்றேன் புல்கினே னெஞ்சங்

கலத்த லு அவது கண்டு (கூ)

'I'll shun his greeting'; saying thus with pride away I went: I held him in my arms, for straight I felt my heart relent.

1260. கிணக்கியி கிட்டன்ன கெஞ்சிரைக்

Whose hearts are as the fat that in the blaze dissolves away?

புணர்க்*தூ* டி நிற்பே மெனல் குண்டோ (மி)

'We'll stand aloof and then embrace': is this for them to say,

----

CHAPTER CXXVII.

## அவர்வயின்வி தம்பல்.—Mutual Desire.

I.—She.

1261. வாளற்அப் புற்கென்ற கண்ணு மவர்சென்ற

நாளொற்றித் தேய்ந்த விரல்

**(**æ)

My eyes have lost their brightness, sight is dimmed, my fingers With noting on the wall the days since I was left forlorn.

worn, 1262. இலங்கிழா யின்று மறப்பினென் ரேண்மேற் கலங்கழியுங் காரிகை நீத்து

(2) O thou with gleaming jewels decked, could I forget for this one day, Henceforth these bracelets from my arms will slip, my beauty worn away.

BOOK III. WEDDED

LOVE.

173

1263.

உரனசை இயுள்ளக் துணேயாகச் சென்*ருர்* வரன**ை**சஇ யின்னு முளேன்

(rs\_)

On victory intent, His mind sole company he went; And I yet life sustain, And long to see his face again! 1264. கூடிய காமம் பிரிந்தார்

வரவுள்ளிக்

கோடுகொ டேஅமென் னெஞ்சு

(*&*)

'He comes again, who left my side, and I shall taste love's joy,'—

My heart with rapture swells, when thoughts like these my mind employ.

1265. காண்கமற் கொண்கணக்

கண்ணூக் கண்டபி

ு கூற்குமென் மென்*ளுட் பசப்பு* 

**(@**)

O let me see my spouse again That instant from my wasted

and sate these longing eyes! frame all pallor flies.

1266. வருகமற் கொண்க னெருகாட் பருகுவன் பைதனே யெல்லாங்

கெட (கூ)

O let my spouse but come again to me one day

I 'll drink that nectar: wasting grief shall flee away.

1267. புலப்பேன்கொல் புல்லுவேன் கொல்லோ

ு கலப்பேன்கொல் கண்ணன்ன கேளிர் வரின் (எ)

Shall I draw back, or yield myself, or shall both mingled be,

When he returns, my spouse, dear as these eyes to me.

II.—He.

1268. விணேகலக்து வென்றீக வேக்தன் மணேகலக்து மாலே யயர்கம் விருக்து (அ)

O would my king would fight, o'ercome, divide

the spoil;

At home, to-night, the banquet spread should

crown the toil. 1269. ஒருகா ளெழுகாள்போற் செல்லுஞ்சேட் சென்முர் வருகாள்வைத் தேங்கு பவர்க்கு (கூ) One day will seem like seven, to those who

watch and yearn
For that glad day when wanderers from afar return.

1270.

பெறினென்னும் பெற்றக்கா லென்னு முறினென்னு முள்ள முடைந்துக்கக் கால்

(\varnothing)

What 's my return, the
If she heart-broken lie,

meeting hour, the wished-for greeting worth, with all her life poured forth?

174

THE KURRAL.

CHAPTER CXXVIII. அதி. கஉஅ

குறிப்பறிவுறுத்தல்.—The Reading of the Signs.

1271. கரப்பினுங் கையிகக் தொல்லாகின் னு ண் க

ணுரைக்க லுறுவதொன் றுண்டு

(க)

She cannot hide her dread of his departure. He reads the sign, and says:

Thou hid'st it, yet thine eye, disdaining all restraint, Something, I know not what, would utter of complaint.

1272.

கண்ணிறைந்த காரிகைக் காம்பேர்தோட் பெண்ணிறைக்த கீர்மை பெரிது

பேதைக்குப் (e)

The simple one whose beauty fills mine eye, whose shoulders curve Like  $bamb\hat{u}$  stem, hath all a woman's modest sweet reserve. 1273. மணியிற் றிகழ்தரு தால்போன் மடந்தை

யணியிற் றிகழ்வதொன் அண்டு (E) As through the crystal beads is seen the thread on thought that cannot find a tongue. 1274. முகைமொக்கு ளுள்ளது காற்றம்போற் ககைமொக்கு ளுள்ளதொன் அண்டு

which they 're strung, So in her beauty gleams some

பேதை

(₽) :-- #b

rising grief is checked.

As fragrance in the opening bud, some secret lies Concealed in budding smile of this dear damsel's eyes.

1275. செறிதொடி செய்திறந்த கள்ள முறுதாயர் தீர்க்கு மருந்தொன் அடைத்து (டு) The secret wiles of her with thronging armlets decked, Are medicines by which my

1276. பெரிதாற்றிப் பெட்பக் கலத்த லரிதாற்றி யன்பின்மை சூழ்வ தாடைத்து (சு)

She reads the sign, and says:

கது (கூ)
He cannot hide the sadness he feels as he departs.

While lovingly embracing me, his heart is only grieved: It makes me think that I again shall live of love bereaved. 1277. தண்ணக் துறைவன் நணக்கமை கம்மினு முன்ன முணர்க்க வின

முன்ன முணர்ந்த வீள (எ) My severance from the lord of this cool shore, My very armlets told me long before. 1278. கெருநற்றுச் சென்ருரெங் காதலர் யாமு மெழுநாளே மேனி பசந்து

My loved one left me, was it yesterday? Days seven my pallid body wastes away!

175

III.—WEDDED

தொடிகோக்கி மென்றேளு கோக்கி

யடிகோக்கி யஃதாண் டவள்செய் தது

(கூ) She Har

1279.

would join him, but shrinks from proposing it. companion reads the sign, and says:

She viewed her tender arms, she viewed the armlets from them slid;

She viewed her feet: all this the lady did.

1280.

LOVE.

பெண்ணிஞற் பெண்மை யுடைத்தென்ப கண்ணிஞற் காமகோய் சொல்லி யிரவு

 $(\omega)$ 

He is overcome.

To show by eye the pain of love, and for relief to pray, Is womanhood's most womanly device, men say.

CHAPTER CXXIX. AB.

கஉக.

புணர்ச்சிவிதும்பல்.—Desire for Reunion.

1281.

உள்ளக் களி*த்த*லுங் காண மகிழ்தலுங் கள்ளுக்கில் காமத்திற் குண்டு

(**க**)

She

answers the question—Why are you not angry with him who, unmindful of you, is preparing for departure:

Gladness at the thought, rejoicing at the sight, Not palm-tree wine, but love, yields such delight.

1282. திணத்துணேயு மூடாமை

வேண்டும்

பணத்துணேயுங் காம கிறைய (உ)

வரின் (உ)

When as palmyra tall, fulness of perfect love we gain, Distrust can find no place small as the millet grain.

1283. பேணுத் பெட்பவே செய்யிறுங்

கொண்க‰க் \_\_\_\_\_ காணு தமையல கண் \_\_\_\_\_

(*1*L\_)

Although, his will his only My heart knows no repose

law, he lightly value me, unless my lord I see.

1284. ஊடற்கட் சென்றேன்மற் ோழி கூடற்கட் சென்றதென் னெஞ்சு

யதுமறந்து

(4")
My friend, I went prepared to show a cool
My heart, forgetting all, could not its love

disdain; restrain.

1285.

எழுதுங்காற் கோல்காணுக் கண்ணேபோற் பழிகாணேன் கண்ட விடத்து

கொண்கன் (ரு)

The eye sees not the rod that paints it; nor can I See any fault, when I behold my husband nigh.

176

THE KURRAL.

1286. காணுங்காற் காணேன் றவருய காணக்காற் காணேன் றவறல் லவை (கு) When him I see, to all his faults I'm blind; But when I see him not, nothing but faults I find.

But when I see him not, nothing but faults I find. 1287. உய்த்த லறிந்து புனல்பாய் பவரேபோற் பொய்த்த லறிந்தேன் புலந்து stream. So did I anger feign, though it must falsehood seem?

(or) As those of rescue sure, who plunge into the

1288. இளித்தக்க வின்னு செயினுங் களித்தார்க்குக் கள்ளற்றே கள்வஙின்

Though shameful ill it works, dear is the palm-tree wine To drunkards; traitor, so to me that breast of thine! 1289. மலரினு மெல்லிது காமன்

(கூ) He muses: Love is tender as an opening flower. In season due

சிலரதன் செவ்வி தஃப்படு வார்

To gain its perfect bliss is rapture known to few.

1290. கண்ணிற் அனித்தே கலங்கிஞள் புல்லுத லென்னினுக் தான்விதுப் புற்று

Her eye, as I drew nigh one day, with anger shone; By love o'erpowered, her tenderness surpassed my own.

(D)

[Comp. 1284.]

#### CHAPTER CXXX. AB. SELO.

நெஞ்சொடுபுலத்தல்.—Expostulation with Oneself.

1291. அவர்கெஞ் சவர்க்காதல் கண்டு மெவனெஞ்சே நீயெமக் காகா தது

- (#) You see his heart is his alone:
- O heart, why not be all my own?
- 1292. உ*ருஅ* தவர்க்கண்ட கண்ணு மவரைச் செருபெனச் சேறியென் னெஞ்சு
- (2) 'Tis plain, my heart, that he 's estranged from thee;
  Why go to him as though he were not enemy?

BOOK III. WEDDED

1293. கெட்டார்க்கு நட்டாரில் லென்பதோ நெஞ்சேகீ பெட்டாங் கவர்பின் செலல் (கூ)'The ruined have no friends,' they say; and so, my heart, To follow him, at thy desire, from me thou dost

depart. 1294. இனியன்ன ஙின்னேடு சூழ்வார்யார் கெஞ்சே துனிசெய்து துவ்வாய்காண் மற்று

(ச)' See, thou first show offended pride, and then submit,' I bade; Henceforth such council who will share with thee, my heart? 1295. பெருஅமை யஞ்சும் பெறிற்பிரி வஞ்சு மருஅ விடும்பைத் தென் னெஞ்சு (டு) I fear I shall not gain, I fear to lose him when I

1296. தனியே பிருந்து நிணத்தக்கா லென்ணத் தினிய விருந்ததென் னெஞ்ச (கு) My heart consumes me when I ponder lone, And all my lover's cruelty bemoan. 1297. நாணு மறந்தே னவர்மறக் கல்லாவென்

gain; And thus my heart endures unceasing pain.

மாணு மட*கெஞ்சிற் படடு* (எ) Fall'n neath the sway of this ignoble foolish heart, Which will not him forget, I have forgotten shame. 1298. எள்ளி னிளிவா மென்றெண்ணி யவர்திற முள்ளு முயிர்க்காத னெஞ்சு ( ) If I contemn him, then disgrace awaits me evermore: My soul that seeks to live his virtues numbers o'er. 1299. துன்பத்திற் கியாரே துணேயாவார்

கெஞ்சக் துணேயல் வழி

(கூ) And who will aid me in my hour of grief, If my own heart comes not to my relief?

தாமுடைய

178

1300. தஞ்சக் தமால்ல ரேதிலார் தாமுடைய கென்சர் தமால் வழி

A trifle is unfriendliness by aliens shown, (a) When our own heart itself is not our own!

THE KURRAL.

CHAPTER CXXXI. அதி. கடகை.

23

പலമി.—Pouting.

1301. புல்லா திராஅப் புலத்தை யவரு*ற* மல்லனேய் காண்கஞ் சிறி*து* 

Be still reserved, decline his proferred love; A little while his sore distress we'll prove.

(க) A little while his sore distress we'll prove. 1302. உப்பமைக்த தற்முற் புலவி யதுசிறிது மிக்கற்மு னீள விடெல்

(உ) A cool reserve is like the salt that seasons well the mess, Too long maintained, 'tis like the salt's excess. 1303. அலந்தாரை யல்லனேய் செய்தற்முற்

**றம்**மைப்

petulance

புலக்தாவாப் புல்லா விடல் (ட)'Tis heaping griefs on those whose hearts are

grieved; To leave the grieving one without a fond embrace.

1304. ஊடி யவரை யுணர்த்தாமை வாடிய வள்ளி முதலரிர் தேற்று (ச) To use no kind conciliating art when lover grieves,

(ச) To use no kind conciliating art when lover griev Is cutting out the root of tender winding plant that droops. 1305. கலத்தகை கல்லவர்க் கேனர் புலத்தகை பூவன்ன கண்ணு ரகத்து (டு) Even to men of good and worthy mind, the

Of wives with flowery eyes lacks not a lovely grace.

1306. தானியும் புலவியு மில்லாயிற் காமங் கணியுங் களுக்காயு மற்*று* ( 4m ) Love without hatred is as ripened fruit; Without some lesser strife, fruit immature. 1307. ஊடலி ஹண்டாங் கோர்துன்பம் புணர்வது நீடுவ தன்*றுகொ* லென்*று* (σ) A lovers' quarrel brings its pain, when mind afraid Asks doubtful, 'Will reunion sweet be long delayed?' 1308. கோத லெவன்மற்று கொத்தாரென் றஃ *த றி பு*ங் காதல ரிலலா வழி (4) What good can grieving do, when none who love Are there to know the grief thy soul endures?

179

1309. நீரு நிழல தினிதே புலபியும் பீழுநர் கண்ணே மினிது

Water is pleasant in the cooling shade; So coolness for a time with those we love. 1310. 2011 Normal and GanCII

டென்னெஞ்சங் கூடுவே மென்ப தவா

LOVE.

( Æ)

Of To

(w)

I.—She.

her who leaves me thus in variance languishing, think within my heart with love is fond desire.

CHAPTER CXXXII. அதி. கடிஉ. புலவிநாணக்கம்.—Feigned Anger.

1311. பெண்ணியலா செல்லாருங் கண்ணிற் கண்ணேன் பரத்தகின் மார்பு பொதுவுண்பர் (க)

From thy regard all womankind
Enjoys an equal grace;
O thou of wandering fickle mind,
I shrink from thine embrace!

1312. ஊடி யிருக்தேமாத் தும்மிஞர் யாக்தம்மை கீடுவாழ் கென்பாக் கறிக்து (உ)

One day we silent sulked; he sneezed:
The reason well I knew;

He thought that I, to speak well pleased, Would say, 'Long life to you!'

П.—Не.

1313.

கோட்டுப்பூச் சூடிணங் காயு மொருத்தியைக் காட்டிய சூடினீ ரென்*று* 

(௩)

I wreathed with flowers one day my brow, The angry tempest lowers; She cries, 'Pray, for what woman now Do you put on your flowers?

1314. யாரினுங் காதலமென் றேனு ஆடினுள் யாரினும் யாரினு மென்*ற* 

(F)

'I love you more than all beside,'
'Twas thus I gently spoke;
'What all, what all?' she instant cried,

And all her anger woke.

180

THE KURRAL.

1315.

இம்மைப் பிறப்பிற் பிரியல னென்றேஞக் கண்ணிறை நீர்கொண் டனள்

(B)

'While here I live, I leave you not,' I said to calm her fears.

She cried, 'There, then, I read your And straight dissolved in tears.

thought';

1316. உள்ளினே னென்றேன்மற் றென்மறந்தி பென்றென்ணப் புல்லாள் புலத்தக் கனள்

(*5*11)

- 'Each day I called to mind your charms.'
  'O, then, you had forgot,'
  She cried, and then her opened arms,
  Forthwith embraced me not.
- 1317. வழுத்தினு மிம்மினே ஞகவழித் தழுதாள் யாருள்ளித் தும்மின் பென்ற (எ)
  - She hailed me when I sneezed one day;
    But straight with anger seized,
    She cried, 'Who was the woman, pray,
    Thinking of whom you sneezed?'
- 1318. தும்முச் செறுப்ப வழுதா ணுமருள்ள லெம்மை மறைத்திரோ வென்று
- (4)

  And so next time I checked my sneeze;
  She forthwith wept and cried,
  (That woman difficult to please,)
  'Your thoughts from me you hide.'
- 1319. தன்னே யுணர்த்தினுங் காயும் பிறர்க்கு நீ ரிக்கீர ராகுதி சென்று
- ரிக்கீ சாகுதி சென்று (கூ)
- I then began to soothe and coax, To calm her jealous mind; 'I see,' quoth she, 'to other folks How you are wondrous kind.'

1320. நிணத்தாருந்து கோக்தினுங் காயு மூனத்தார்ப்பாருள்ளி கோக்கினீ ரென்று ு(௰) I silent sat, but thought the mor

I silent sat, but thought the more, And gazed on her. Then she Cried out, 'While thus you eye me o'er, Tell me whose form you see.'

181

(x)

CHAPTER CXXXIII. அதி. கக.க.

BOOK III. WEDDED LOVE.

ட அவகை.—The Pleasures of 'Temporary Variance.'

I.—She, in answer to the question, Why do you pout? 1321. இல்லே தவறவர்க் காபினு மூடுதல்

வல்ல தவரளிக்கு மாற Although there be no fault in him, the sweetness of his love Hath power in me a fretful jealousy to move. 1322. ஊடலிற் ருேன்றுஞ் சிறுதுனி நல்லளி வாடினும் பாடு பெறும்

(2) My 'anger feigned' gives but a little pain;
And when affection droops, it makes it bloom again.

1323. புலத்தனிற் புத்தேணு மிண்டோ நிலத்தொடு நீரியைந் தன்னு ரகத்து (ட) Is there a bliss in any world more utterly divine,

Thán 'coyness' gives, when hearts as earth and water join? 1324. புல்லி விடாஅப் புலவியுட்டோன்றுடுமென் டோன்றுடுமென் ஹெள்ள முடைக்கும் படை

(#) Within the 'anger feigned,' that close love's tie doth bind, A weapon lurks, which quite breaks down my

bind, A weapon lurks, which quite breaks down my mind.

II.—He consoles himself, since reconciliation makes

மென்*ளு* எகறலி ஞங்கொன் *ற*ைடைத்து (இ) Though free from fault, from loved one's tender

amends. **1325. தவறில ராயி**னுக் தாம்வீழ்வார்

arms
To be estranged awhile hath its own special charms.
1326. உண்கினு முண்ட தற்கினிது காமம் புணர்த்கி ஹாட வினிது (சு) 'Tis sweeter to digest your food than 'tis to eat; In love, than union's self is anger feigned more sweet.
1327. ஊடலிற் முற்றவர் வென்று ரதுமன்னுங்

1327. ஊடலிற் முற்றவர் வென்று ரதுமன்னுங் கூடலிற் காணப் படும் (எ) In lovers' quarrels, 'tis the one that first gives way, That in re-union's joy is seen to win the day.

THE

KURRAL.

grace.

ஊடிப் பெறுகுவங் கொல்லோ நூதல்வியர்ப்பக் கூடலிற் *ளு*ன்றிய வுப்பு

(450)
And shall we ever

sweetness know of that embrace

'feigned anger' lent its piquant

With dewy brow;

more the

to which

182

1328.

1329. ஊடுக மன்னே வொளியிழை யாமிரப்ப நீடுக மன்னே விரா

- (கூ) Let her, whose jewels brightly shine, aversion feign! That I may still plead on, O night, prolong thy reign!
- கூடி முயங்கப் பெறின் (W)

ஊடுதல் காமத்திற் கின்ப மதற்கின்பங்

A 'feigned aversion' coy to pleasure gives a zest; The pleasure's crowned when breast is clasped to breast.

கற்பியன் முற்றும்.

THE END OF THE SECTION ON 'WEDDED LOVE. காமத்துப்பான் முற்றும்.

THE END OF BOOK III. ON LOVE.

**1**330.

THE END OF THE KURRAL. திருக்குறண் முற்றிற்று

# 183

NOTES

# CHAPTER I.

ALL Tamil compositions must begin with an invocation. Here the

invocation is a whole decade, and forms a main topic of the work—its

creed.

The following is a summary of this chapter, according to the Com-

mentary:--

I.—1. God is first in the world.

II.—2. The end of learning is the worship of the only Wise.

[This also satisfies the condition that an author should state in the

beginning of a book the benefit to be gained by its study.]

III.—The benefits of true devotion :

IV.—The evil results of ungodliness:
7. The undevout man has no relief from heart-sorrow;
8. He has no aid in the midst of the sea of evil;
9. His whole existence is null and void.
V.—The devout and undevout contrasted:
10. These shall escape from endless transmigrations: those shall

Verse 1. Comp. Bhagavatgîtâ, x. 33,

with swayambhu, 'self-existent,' as its

elementa sum littera A.' பகவன்=S. bhagavan,

The masc. term. brings out the Personality of the

3. The devout worshipper shall enjoy

4. He shall be delivered from all evil;5. He shall escape from the results of

6. He shall enjoy prolonged felicity in this

prolonged felicity in some

action, good and bad;

not.

occurs in Manu, r. 6,

Deity, which கடவுள் does not.

aksharânâm akaro'smi: 'inter

attribute. As implies this.

world.

higher sphere;

## Ellis translates:

'As ranked in every alphabet the first, The self-same vowel stands, so in all

worlds

Th' eternal God is chief.' Beschi: 'Literae omnes principium habent literam

Mundus principium habet numen

**A**:

primordiale.' Granl: 'A als Erstes haben alle Buchstaben;

Den Urseligen als Erstes hat die Welt.'

In the Nannûl, 1. 73, 76, it is said that a is first of letters by 'emi-nence and affinity'; and the

explanation given is that it is 'mere sound, நாதமாத்திரையாய், and the first sound uttered by infants when they are born. It is produced by the mere opening of the mouth and expiration. All other vowels are modifications of it: it is the first cause of all others.' The Com. says that, from the visible world comes the knowledge of the invisible God, and this by intuition, not by any artificial means. He seems to interpret the latter clause thus: 'the idea of the Supreme is the first impression the world

2. 'The purely wise One.' This and = S. paramarthatas. [Comp. Wilson's Vishnu Purana, bk. I. ch. ii. p. 8.] His knowledge is of the actual truth, not tinged by any medium of transmission.

produces in the reflecting mind.'

immediately His own.

Ellis: 'What is the fruit that human knowledge gives,

If at the feet of Him who is pure knowledge

Due reverence be not paid?'

Beschi: 'Plurima didicisse quid, amice, proderit, nisi verearis bonos ejus pedes, qui puram scientiam habet; i.e. sc. ab omni errore defae- catum.'

3. The Jain deity Arugan is represented as standing on a lotus flower. Perhaps the main idea here is the Omnipresence of the Deity (Psa. cxxxix.). It is a

'It is the foot-fall of God that makes His creation rejoice and put forth its flowers, as It rests on each "spirit's folded bloom."'

'Above the earth' may be 'on the earth'; the

poet—a true poet—that speaks, and he seems to say:

Tamil admits of either. Beschi says: 'Qui adhaerent venerabilibus pedibus illius qui supra flores graditur in loco terrae superiori diu vivet; id est, qui veretur eum

qui floribus venustatem tribuit in caelo aeternum beabitur.' Graul interprets: 'Supra terram diu vivent (antequam novam sus-cipient migrationem).' Each has read something into the text. The most ancient Tamil commentator says: 'Without decay in the world of relinquishment, above all worlds, he shall flourish.' 185 NOTES. Ellis translates, or paraphrases and adapts, the whole couplet thus:-' They who adore His sacred feet, whose grace Gladdens with sudden thrill the fervent heart, High o'er the earth shall soar to endless joy.' There is an inconsistency in the Tamil poet's conception of the invisible world, much the same as

There is an inconsistency in the Tamil poet's conception of the invisible world, much the same as that which meets us in Vergil's Sixth Æneid. The 'Pythagorean' philosophy of transmigration 'is a sublime one, and well adapted for poetry; but it is quite

incompatible with the conception that pervades the rest of the description of the lower (upper) world.'

See Conington's Introduction.

Nor must we expect consistency and firm treatment of such subjects in a 'seeker after truth'—a poet, too. The poet wanders 'in shadowy thoroughfares of thought,' and tells us of his visions as they appear. There is a mania for classification, as if human

souls—and especially the souls of true poets, to whom God has given the 'vision and the faculty divine

'—could all be arranged in genus and species like so many shells!

Our poet seizes upon each form and phrase that has anything of truth and beauty; but the life he breathes into it is his own: the harp

4. Lit. 'Sorrow never assails those who have drawn nigh to the foot of Him who is free from desire and aversion.'

He desires not, for there is no want to be

may be the old one of 'ten strings';

the song is a 'new song.'

supplied. He has no aversion, for nothing can enter the sphere of His Being that troubles. If from his Christian friends the sage had obtained any knowledge of the life of Christ, we might imagine him referring to her who chose the 'better part' sitting

him referring to her who chose the 'better part' sittin at the Master's feet; and to that other (if indeed another) who would have touched His feet; and to

Ellis: 'To Him, whom no affection moves, nor hate, Those constant in obedience, from all ill In this world and the next are free.' The Com. says: 'The sorrows of birth.' These are threefold: (1) from oneself; (2) from others; (3) from God. Beschi: 'Qui adhaeserit pedibus illius in quo cupiditas et aversio locum non habent, perpetuo ab hujus mundi malis immunis erit.' 5. Ellis: 'Those who delight with fervent mind to praise The true and only Lord of heav'n and earth, No false ideas of right and wrong can cloud.' 24 186 THE KURRAL. Beschi: 'Mala opera cum bonis mixta qua inducit falsa rerum appre- hensio, non adhaerebunt ei, qui cupiscit laudem cum vera Dei notione connexam; i.e. qui veram habet Dei notionem plurimas falsas idaeas corriget, ex quibus mala opera sequi solent.'

Every form of Hindû faith-orthodox and

the many who found help and healing there.

contemplating the coming judgment to be passed upon all actions, 'whether they be good, or whether they be evil,' feeling how we see all things, duties among the rest, as 'through a glass darkly,' and anticipating the time when we hope we shall see 'the King in His beauty, and behold the land of far-off places'-we, I say, can understand that the poet may have risen in thought above the mere technicalities of any of the systems, into the heart of which his poet's eye penetrated. Two kinds of action, good deeds and evil deeds. 'Darkness,' for they are the results of ignorance : all action is blind. True, since men define God and praise Him erroneously. The devout are 'those who desire the praise '-who with hearty desire offer praise- 'which is connected with reality.' This may mean true notions of God, or 'a true and sincere mind.' It is the 'worship in spirit and in truth' of a greater Master. 6. Ellis: 'Those who pursue the path of His true law,

unorthodox—regards action as evil. The word môksha, and its equivalent Tamil vidu, and the specially Buddhist nirvâna, point to the same thing, though

We, too, regarding life as a probation,

with characteristic differences.

Who is of sensual organs void, in Heav'n Shall dwell in never-ending bliss.'

Beschi: 'Qui non aberrat a recto et errori non obnoxio tramite, *i.e.* doctrina illius, qui caret quinque iis affectibus, qui quinque sensuum via in animum irrepere solent, aeternum beatus erit.'

The five organs of sense. Comp. 7.

The Jain deity Arugan, called *cinendra*='Lord of wrath,' may be referred to. It may be 'who has extinguished them *in himself*' (see 25); or, 'who extinguishes them in others': 'whose grace extinguishes in *others* the fires of sensual passion.'

7. The phrase-epithet 'to whom none is like,' relates, as Ellis says (as do all others in this Chap.), to the ஆதிபகவன் of the first couplet the Eternal, Adorable One, whom no symbol can express and no form design.'

Horace, Odes, Book I. xii. 18:

'Nec viget quidquam simile aut

secundum.

#### NOTES.

187

Comp. Aeschy. Agam. 163-66:

Οὖικ ἔχω προςεικάσαι πάντ' ἐπισταθμώμενος

Πλὴν Διὸς, εἰ τὸ μάταν ἀπὸ φροντίδος ἄχθος Χρὴ βαλεῖν ἐτητύμως. Ellis: 'The anxious mind against corroding

thought

No refuge hath, save at the sacred feet

Of Him to whom no refuge is.'

Beschi: 'Non adhaeseris pedibus illius, qui sibi similem non habet, difficile erit animi anxietatem

sedare.'
Ellis says rightly similem should be similitudinem.

8. Ellis: 'Hard is the transit of this sea of vice,
Save by that Being's gracious aid, who is
Himself a sea of virtue.'

Beschi: 'Nisi adhaeseris pedibus illius, qui mare virtutum est, difficile erit aliud mare, quod extra illum

est (nempe hoc miserum pelagus) trajicere.'

The word and dri, 'sea,' is also translated 'circle':

'ocean mirrours rounded large.' The idea may be here the 'whole round of existence.' Moore's poem is quite in the spirit of South Indian poetry: 'Poor wanderers of a stormy day

From wave to wave we're driven.' Comp. Dante, Paradiso, 1.:

Comp. Dante, Paradiso, 1.:

'Per lo gran mar dell' essere.'

அறவாழியந்தணன் 'arravâriyantanan '=

'Per lo gran mar dell' essere.'
The periphrasis for God here is especially fine:

- 'Virtue's sea, the fair and loving one.'
  It seems to be a near approach to the Christian
  annonncement, 'God is Love'; and then 'drawing near
- to His feet' must mean a lowly love of Him.

  Thus Tiruvalluvar founds his system on Love. In speaking of the householder, he insists (Ch. vIII.) on heartfelt affection as the very life of man. The
- ascetic, too, must have a benevolent love of all men (Ch. xxv.) as the foundation of all. The poet approaches the subject of man's duty in many ways:

  'But love is the fountain of all.'

  9. Ellis: 'Of virtue void, as is the palsied sense,
- The head must be, that bows not at His feet, Whose eight-fold attributes pervade the world.' Beschi: 'Nullius est emolumentum caput non venerans Deum; non
- 188 THE KURRAĻ.
- secus ac sensus suum objectum non percipiens. (Caput non venerans Deum, perinde est ut oculus caecus.)'
- It is impossible to decide what 'eight qualities' or attributes the poet refers to. The Com. says: (1)

freedom from all bonds; (6) infinite grace; (7) omnipotence; (8) infinite enjoyment.

It is significant, as Ellis remarks, that every Hindû enumeration omits justice as one of the attributes of God.

It has not been noticed that eight 'qualities' of

self-existence; (2) essential purity; (3) intuitive wisdom; (4) infinite intelligence; (5) essential

the Supreme have been in some way mentioned or referred to by the poet in the eight preceding couplets. I conclude that these may be the eight to which he now refers. They are: (1) eternity (at least a parte ante); (2) wisdom; (3) omnipresence; (4) happiness; (5) power (the King); (6) purity; (7) immateriality; (8) love.

10. Ellis: 'Of those who swim the wide extended sea
Of mortal birth, none ever can escape,
But those who to the feet of God adhere'

But those who to the feet of God adhere.' Beschi: 'Hoc vastum miseriarum pelagus in quo nati sumus in illud natantes non trajicient, nisi qui Dei

nati sumus in illud natantes non trajicient, nisi qui L pedibus adhaeserint.'

Here we have the doctrine of the metempsychosis:

'Eternal process moving on,

From state to state the spirit walks.'
The end is absorption into the Divine Essence.

This seems, here, at least, to be the poet's 'further

bank,' to which he attains after swimming over the 'sea of birth.' Our English poet's instinct is truer :-'That each, who seems a separate whole, Should move his rounds, and fusing all The skirts of self again, should fall Remerging in the general soul, Is faith as vague as all unsweet: Eternal form shall still divide The eternal soul from all beside; And I shall know him when we meet.' In Memoriam, XLXI. The epithets applied to God in Ch. 1. are various. These are :-(i.) 'The eternal (first) adorable one'; as பகவன். (ii.) 'He who hath pure knowledge'; வால் அறிவன். (iii.) 'He who hath moved (as a breath of air) over the flower (of the expanded soul) '; மலர்மிசை ஏகிஞன். (iv.) 'He to whom is neither desire nor aversion ' [qy. Lucretius: 'Deos secure agere aevom']; வேண்டுதல் வேண்டாமை இலான். NOTES. 189(v.) and (x.) 'The Lord'; இறைவன. (vi.) 'He who has destroyed the gates of the five senses' [? 'without parts or passions']; பொறி வாயில் ஐந்தவித்தான். (vii.) 'He to whom no likeness is' ['nec viget quidquam simile aut secundum']; தனக்குவடை இல்லாதான். (viii.) 'The ocean of virtue, beautiful and gracious one'; அறவாடி அந்தணன். (ix.) 'He who possesses eight attributes.' The eclectic poet has selected, I suppose, the choicest epithets existing in the language, and several which admit of being explained in various senses. There is —and the poet intended this —ample

guise of commentaries,
their own dogmas. The ten great Tamil
commentators, belonging to as
many systems, have done this with much ingenuity.
Ellis sees in them an enlightened and
sublime monotheism. To
Beschi they were exponents of the Christian
theology; and, without
doubt, Christian influences most affected him.

The Jains, delighted with his skilful

systems to import into these verses, under the

room for men of many

The language in which alone the poet expresses the mental attitude of the true worshipper is worthy of all consideration. In 2-10 the same idea is expressed—that of drawing near to, or

foot of God, the idea being that of profoundest,

feeling in the darkness after God, if haply he

beautiful terms from their writings, claim him as

It may be allowable to say that we see in Tiruvalluvar a noble, truth- loving, and devout man,

appropriation of one or two

might find Him.

worshipping at, the

most loving, clinging humility.

their own.

## CHAPTER II.

IT seems strange to European readers that the introductory chapter on God should be followed by one

on Rain. This is very usual, however, in Tamil compositions, the idea being (as the Com. says) that neither virtue, wealth, nor pleasure could exist without rain. The connection is seen in Acts viv. 17.

rain. The connection is seen in Acts xiv. 17:
'Nevertheless He left not Himself without a witness,

things which have life are produced from bread which they eat; bread is produced from rain; rain from divine worship, and divine worship from good works.' [Tam. trans. III. 9.]

THE KURRAL.

The word vân or vin (which in Tamil signifies 'sky,' 'rain') may be a corruption of varuna, 'the investing sky' in the old Aryan mythology.

11. Ellis: 'As by abundant rain the world

in that He did good, and gave us rain from heaven, and fruitful seasons, filling our hearts with food and gladness.' In Bhagavataîtâ, III. 14, it is said: 'All

subsists,

Life's sole elixir in this fluid know.'

Beschi: 'Cum pluvia indeficienter pluens faciat mundum subsistere, putandum est eam orbi esse vitale

pharmacum. Mundi subsistantia est hominum vitae, quae sine pluviâ servari nequit.'

The idea of this couplet is an obvious one: 'rain gives life to all creation, revives the dying vegetation, restores life to what seems dead.' Anyone who has seen

an Indian district suffering from drought, and noted the instantaneous change in the aspect of all living things when the long-expected rain has fallen, will understand the poet's feeling: 'rain is the elixir of immortality to the whole earth.' (See Ellis.)

12. 'It slakes men's thirst, and it causes food to spring from the earth.'

Beschi: 'Pluvia non modo pluit ut comedentibus varia alimenta subministret, sed etiam ut ipsa comedentibus alimentum est. Pluviam namque aquam bibimus.'

Around the sea-girt earth gaunt famine stalks.'

Beschi: 'Si pluvia sistendo, spem fallat; fames in mundo sistens vexabit vastam hanc terram quam mare alluit.'

13. Ellis: 'When clouds, deceiving hope, withhold

their stores.

Lit. 'If the cloud standing (in the sky) deceive (by not falling in rain to the earth), hunger will afflict, standing in the midst of the wide-spread earth, though (this earth is) surrounded by an expanse

of waters.'
The clouds charged with moisture stand over the hills, big with the promise of fertilizing showers. If they remain there, and do not fulfil their promise, the

they remain there, and do not fulfil their promise, the earth, though surrounded by vast oceans of water, must fall a prey to all the miseries of famine.

bore them away in the direction of the sea, leaving the broad fields dry and parched, and abandoning multitudes to misery and death by famine. Those who have seen something like this can understand the force of this couplet. In the Nâladi (269) the poet thus applies the idea of this sad waste of rain:-'While in th' unripened ear the golden grain is parched. The heavens with lightnings gleaming pour their treasures forth Upon the sea! When silly men gain ample wealth. So are their liberal gifts bestowed!' 191 NOTES. பொன்னிறச் செந்நெற் பொதியொடு பீள்வாட மின்னெளிர் வானங் கடலுள்ளுங் கான்றகுக்கும்; வெண்டை யுடையார் விழுச்செல்வம் எய்தியக்கால்

வெண்மையும் அன்னே தகைத்து

During the disastrous droughts in 1880, each day heavy clouds collected and hung over the Maisûr province; but strong winds from the west arose and As in As you like it:

'Thou mak'st a testament,
As worldlings do, giving thy sum of more

To that which had too much.'

14. Agriculture is the great employment of the Tamil people; it ceases when rains fail. Comp. Ch. civ.

Ellis: 'The fruitful toil of men and steers must cease.

If cease the flow of waters from the clouds.'

Beschi: 'Neque agricolae bobus arabunt terram si minuatur subsidium aquae, quam dat pluvia.'

ninuatur subsidium aquae, quam dat pluvia.'

15. Lit. 'That which will ruin; that which will

uplift, becoming a
help to the ruined: all is rain.

The destructive violence of tropical storms, and the life-giving effects of the first burst of the monsoons in India, are referred to here. Ellis: 'It spreads destruction

referred to here. Ellis: 'It spreads destruction round; its genial aid

Again revives, restores all it destroys;

Again revives, restores all it destroys; Such is the power of rain.' Beschi: 'Miseros facere, et quos miseros fecit,

iisdem favendo, iterum

- sublevare, id omne potest pluvia.' 16. Beschi: 'Nisi pluvia a nubibus ceciderit, tunc
- haud facile esset cernere viventis herbae colorem.'
- 17. Com.: 'Rain is necessary to the sea too, which itself is the source of the rain.'
- Beschi: 'Et ipsum spatiosum mare suam conditionem minuet, si nubes illud minuendo illi aquam non dederint.'
- 18. 'Without rain no produce; without produce no worship.' Beschi: Et ipsis Deis, qui coelum exsiccant in hac terrà non persol- ventur festivae solennitates et
- sacrificia.' 19. Beschi: 'Non poterunt in hoc spatioso orbe
- morari eleemosina et poenitentia, si pluvia desit.' 20. Beschi: 'Sine pluviâ celsitudinem nequit quis
- obtinere, nec poterit quis qualiscunque ille sit (quantumvis celsus sit) absque pluviâ obtinere

ejusdem conservationem; si pluvia desit, ob famam quae inde sequitur nec divitiae, nec deliciae, nec scientiae acquiri pos- sunt, et si acquisitae fuerint, non possunt servari.' 192 THE KURRAL.

The Com. thus analyses the chapter :—

I. 1-7. Rain is the cause of the affairs of the world going on their
wonted way.
II. 8-10. Rain is the cause of the continued existence of virtue, wealth,
and pleasure on earth.

# CHAPTER III.

whole subject of Asceticism is dealt with. It is evident that our author did not—at least, exclusively—contemplate in this chapter a Jain saint, as has been supposed. In Jain works this latter is (1) 'lord of the world.' (This might seem to be pointed

WITH this compare Ch. XXV.-XXXVII., where the

to in couplet 5.) He is (2) 'free from bodily and ceremonial acts'; (3) 'omniscient'; (4) 'supreme lord'; (5) 'god of gods'; (6) 'one who has crossed over the world' (tirthan-kāra); (7) 'possessor of a spiritual

the world '(tirthan-kūra); (7) 'possessor of a spiritual nature, free from investing sources of error'; (8) 'one entitled to the homage of gods and of men'; (9) 'victor over all human infirmities.' (See Wilson's Hindû Sects, p. 187.)

Hindû Sects, p. 187.)

But a Jain saint could not have 'wrath,' as in couplet 9; nor is couplet 5 quite consistent with Jain

doctrines, though the poet may refer to a current story, without accepting it. Nowhere is the eelecticism of Tiruvalluvar more conspicuous than in this chapter. Every system has its ascetics, and self-denial is everywhere mighty. There is much here which may be compared with the teaching of the Christian Scriptures, and we can fancy in the Tamil verses an echo of such words as these Yet have I set my king upon my holy hill'; 'Kiss the Son lest He be angry, and ye perish from the way, when His wrath is kindled but a little '; 'I have overcome the world '; ' This is the victory which overcometh the world, even your faith'; 'He that doeth the will of God abideth for ever.' Comp. also Rev. ii. 26, 27; vi. 17. The poet's knowledge and experience would extend to the Christian establishments in Mavilâpûr, to the Buddhist works in the Vihâra Rath of Mahâmallaipura (Foulkes in Ind. Ant. vol. vii. p. 7); to Dandis and Tridandis, Yôgis-probably to the Mâdhavâchâris-with their adaptations of Christian doctrines and institutions; and to the Jain monasteries. These had different institutions (orukkam) and reverenced different sacred books (panuval); while all appealing to a mysterious 'word' or scripture (marrai-mori). The worth and power of the whole is summed up in couplet 30.

Com. analysis: -I. 1-3. The

greatness of the 'renounced' exceeds all other greatness.

II. 4-7. The sources of this greatness: (i.) restraint

of senses (4, 5);

(ii.) ascetic practices [S. yôga], (6); (iii.) true knowledge (7).

[Ch. xxxvi.]

III. 8, 9. The might of their words.

IV. 10. Their gracious disposition. [Ch. xxv.]

21. Ellis: 'A strict adherence to the rule professed, Than do all other virtues, the devout

Exalteth more; this every code ordains.' Beschi: 'Nulla ex scientiis dubitat concupiscere ut

omnium maximum decus religiosorum a suo instituto non aberrantium.' The Com. says: 'A strict adherence to the

proper rule is true devotion (renunciation). By thus adhering to the rules of their respective castes, or positions, virtue increases; by increase of virtue sin is

worn away; by wearing away of sin ignorance departs; by departure of ignorance the perception of the difference between things temporal and things eternal

is gained, and with it a disgust at the transient

of births, with the practice of meditation  $(y \hat{o} g a)$ ; from this true knowledge proceeds; the external bond, which is "mine," and the internal bond, which is "I," are loosed, and these two bonds are renounced with abhorrence.' [Ch. xxxv.-xxxvII.] 22. Ellis: 'To count the virtues holy men attain, Were as to count the ghosts that from this world Have taken flight.' Beschi: 'Si numeres religiosorum decora perinde erit, ac si numeres mortuos ab initio mundi ad hunc diem.' 23. The two ways of 'renewed birth' and ' deliverance. Beschi: 'Considerando hujus et alterius vitae varias qualitates in mundo, celsissimum decus illorum, qui in hâc vitâ ornantur virtute religiosorum propriâ.'

24. Here, in somewhat obscure language, is set forth the idea of the development in the 'better world' of the virtuous soul. It is a seed which, planted in that better soil, shall grow and yield immortal fruit. The mixture of metaphor is remarkable. Comp. Nāladi, 183

pleasures of this world and the next, and a feeling of the affliction of successive births is conceived; thence comes an eager desire for viqu (release); thence comes abandonment of fruitless effort, which is cause

```
'See ye sow seed whose yield in other world
survives;
       From earth's bewilderment and meanness free
your lives:
        Stand in your lot as wise men should; the
changing hue
       Of things shall causeless fade, and many things
be new.'
                                                     25
194
                     THE KURRAL.
           மறு மைக்கு வித்து மயலின்றிச் செய்து.
           சிறுமைப் படாதேநீர் வாழ்மின் ;
                      அறிஞராய்
                 நின்றுழி நின்றே ; நிறம்வேருங்
காரணம்
```

இன்றிப் பலவும்

உள

Ellis: 'As the hook rules the elephant, so he
In wisdom firm his sensual organs rules,
Who hopes to flourish in the soil of heaven.'

Beschi: 'Qui harpagone, qui dicitur animi robur, suos quinque sensus fraenat, semen est pro agro qui dicitur coelum [i.e. qui utitur ad suorum sensuum fraenationem animi robore, sicuti harpagone utimur ad fraenandos elephantes, semen est in terrà custoditum, ut suo tempore in coeli agro seratur; hoc est, coelum assequatur].'

25. The story of the curse pronounced on Indra by the ascetic, referred to in this couplet, may be read by the Tamil scholar in Kamban's Râmâyaṇam, Bâla-Kâṇḍam, xth Paḍalam, Agaliyaippaḍalam, 72, &c., where the beauty of the verse contrasts with the uncouthness of the story.

Ellis: 'Let Indren say, the king who all controls
Within the expanse of heav'n, how great his power,
Who his five senses in subjection holds.'

Beschi: 'Decus illius qui quinque affectus ex quinque sensibus emanantes extinxit (i.e. mortificavit), pro se habet testimonium Indirenis coelitum regis.'

26. The Com. says the difficult things are powers acquired by the yôgi, something like those which so-called 'spiritualists' claim. I suppose the poet means the harder conquest of self and attainment of virtue.

Beschi: 'Sublimes tantum homines difficilia (uti est sui fraenatio) operantur; infimi homines ardua operari nequeunt.'

27. Comp. Náladi, 59:

'Who undisturbed, in "way of right ordained," has might
To guard and guide desires and lusts that entrance find
By sense-gates five, called "body, mouth, eye, nose, and ear"—
Unfailing he "release" shall gain.'

மெய்வாய்கண் மூக்குச் செவியெனப் பேர்பெற்ற ஐவாய வேட்கை அவாவிணக் கைவாய் கலங்காமற் காத்துய்க்கும் ஆற்றல் உடையான The five. See 6, 25, 343, 361-70.

#### NOTES.

195

The Com. enters into a long explanation of the sânkhya doctrine regarding the five, a knowledge of which puts the whole world into the power of the ascetic. All this is quite foreign to the poet's object.

Ellis has a long discussion of this couplet. He says: 'The simple meaning of the author in this verse is, that, as it is by the senses only that the mind can derive knowledge, human knowledge of all kinds must be connected with (or must be according to the way of), the objects of sense here enumerated; he, therefore, who has a clear understanding of them, of their powers and effects, is alone complete in knowledge. Such is the contemplative sage, who, having reduced his sensual organs to entire subjection, must, beyond all others, have acquired a more perfect comprehension of the senses and their operations.'

Beschi's translation is: 'Qui quinque illa, nempe, saporem, lucem, quantitatem, sonum et odorem, cum eorum proprietatibus ac relationibus attente considerat, totum in se muudum habet (i.e. mundum totum in

se comprehendit, cum nil sensibile sit in mundo quod in illis quinque non contineatur.' He adds: 'Exaltat hic religiosos ob contemplationem, quam mortifi. . cationi jungunt, quaque ex rerum naturalium attenta consideratione veri notitiam assequendo ad Deum facilius diriguntur.' Ellis: 'Taste, light, touch, sound, and smell, if these be known And with them all connected, of the world The whole is known.' 28. Their words of benediction or of malediction are fulfilled. Beschi: 'Decus hom inum indeficientia verba habentium (nempe, religiosorum) ostendit spiritualis doctrina, quam in terrâ docent (ait, verba religiosorum non deficere, quia cui benedicunt felix est: cui maledicunt, indubitanter infelix invadit).' 29. Com.: 'Their excellence is a hill, for it is exalted and immoveable.'

29. Com.: 'Their excellence is a hill, for it is exalted and immoveable.'

Beschi: 'Neque per unam temporis instans (?) facile erit retardare effectus maledictionum illius qui virtutum montem ascendens in culmine perseverat.'

30. For the epithet Anthanar see 8. It is applied

to God, and to Brâhmans also. There is (Graul thinks) a hit at these latter, who relied more on birth than on 'fair and loving' grace of character.

which is given to the Supreme Himself.

Beschi: 'Religiosi vocantur andaner (quod est pulchrè ornati) qui ornati incedunt affabilitate, quae omnibus pulchra est.'

THE KURRAL.

The poet shows how men are to deserve a title

### CHAPTER IV.

This is the special introduction to Book I. The invocation, the praise

of rain, and the declaration of the virtues of 'the renouncers,' introduce the whole work.

God's grace, rain which alone renders life on earth possible, and the existence of saintly sages, are as

possible, and the existence of saintly sages, are as the postulates of his system.

He now asserts the value of virtue, or arram. The

He now asserts the value of virtue, or arram. The word, as Ellis says, has 'great latitude of meaning.' It denotes:

(i.) VIRTUE in general.
(ii.) Right as opposed to wrong.

196

# (iii.) Religious righteousness and merit accruing from religious acts.

(iv.) Positive rights, as defined by law and custom, and their maintenance: justice.

(v.) Charity in the abstract, and charitable acts.

(vi.) The goddess or guardian genius of virtue (verse 77).

It is divided (taken in meaning i.) into The virtue of the householder (Ch. v.-xxiv.) and The virtue of the ascetic (Ch. xxv.-xxxvii.).

As to the teaching of this chapter, comp.the Gttd (Ch. xviii.). Action is not to be forsaken. Ascetics are great; but in the performance of virtuous deeds men obtain their highest enjoyments and merit the greatest rewards. This chapter contains a loftier moral than any Hindû composition—at least, of earlier date. Ch. iv. of the Naladi bears the same title.

The following is the Com. analysis of the chapter:-

I. No strength like that which virtue gives.
 II. 2. Ruin from its neglect.

III. 3. The way it must be cultivated.

IV. 4, 5. Its true nature.

V. 6-8. It affords unfailing assistance in other life if practised in this life.

VI. 9. It brings present rewards.

VII. What to do and what to shun.

31. The Com. thinks 'final release' and the temporary pleasures of svarga are meant.

Beschi says: 'Quodnam est homini emolumentum virtute majus, quae et eternam et temporalem felicitatem parit.' Ariel: 'Grandeur et félicité.' Graul: 'Glorie—glück.'

Ellis: 'What more doth profit man than virtue doth,
By which felicity is given, and whence
Eternal bliss ensues?'

Described by Microsoft @

32. Ellis: 'No greater gain than virtue canst thou know,

Than virtue to forget no greater loss.'

Beschi: 'Virtute majus emolumentum non est, nec majus damnum ejus oblivione.'

33. Com.: 'With the mind, by thinking good thoughts; with the mouth, by speaking good words; with the body, by doing good acts.' [Eccles. ix. 10.]

Beschi: 'Quocunque potes modo virtuosa opera sine intermissione, in omni occasione quae se offerat, operari debes.'

34. Com.: 'Sound—made to attract the notice of others.' [Matt. vi. 2; v. 8.] Comp. Gitâ, xvi. 1.

Ellis: 'That which is spotless purity preserves

The mind in real virtue; all besides
Is evanescent sound.

Beschi: 'Ex immunitate a culpâ in animo metienda est virtus, caetera omnia conditionem habent strepitus.' 35. Gîtâ, xvi. 21. Comp. Ch. xvii., xxxvii., xxxi., x.

Beschi: 'Virtutis proprietas est non errare in his quatuor, nempe, invidiâ, cupiditate, irâ et malis verbis.'

36. Com.: 'When the body dies virtue will join itself

to the soul and accompany it into another body.'

It is the belief of nearly all Hindûs that a man's good and evil deeds determine the state into which he passes at death, and accompany him into that new state, and influence his character and fortunes therein.

This is 'destiny,' or each ûr

(which means simply 'antiquity'—the 'old things' which have not passed away); and Tiruvalluvar, in Ch. xxxvIII. [q.v.], teaches that this presides over all action; yet, in a sense, as we shall see, man is yet man, and '

master of his fate.'

It is only when a human body is reached in the round of births, that the 'virtue' whose fruit is 'final release' can be practised; hence this mortal life is the

time for prompt virtuous effort.

I add three verses, selected from many beautiful ones of similar import, out of the Nâladi, where procrastination is on this ground deprecated:

(36) 'This day? That day? What day? O question not the time.

Bethink thee death behind thee waiting ever

Put from you every evil thing; with all your powers

Embrace the virtue sages teach.'

இன்றுகொல், அவ்றுகொல், என்றுகொல்,

பின்றையே நின்றது கூற்றம்என் றெண்ணி, ஒருவுமின் நீயவை, ஒல்லும் வகையான் மருவுமின் மாண்டார் அறம்!

198 THE KURRAL.

(34) 'As gain from mortal frame now reached—so hard to reach—

With all thy might lay hold of virtue's lasting

good.

As juice from cane expressed 'twill after be

thine aid,

When body goes like refuse flung away.

அரும்பெறல் யாக்கையைப் பெற்ற பயத்தாற் பெரும்பயனும் ஆற்றவே கொள்க! கரும்பூர்ந்த

சாறுபோற் சாலவும் பின்ணுதவி, மற்றதன் கோதுபோற் போகும் உடம்பு. (19) 'Say not "In after time we'll virtue learn; we're

young.'

While wealth is yours, conceal it not; do virtuous deeds.

When evil tempests rage, not ripened fruit alone,

But unripe fruit's fair promise falls.' 'மற்றறிவா தல்விண யாமி'னயம்' என்னுது கைத்துண்டாம் போழ்தே கரவா தறஞ்செய்மின. முற்றி இருந்த கனிஒழியத் தீவளியா னற்காய் உதிர்தலும் உண்டு.

'Refer not virtue to another day; Ellis:

Receive her now, and at thy dying hour

She 'll prove thy never-dying friend.'

Beschi: 'Ad mortis horam non differendo virtutem instanter operare, dum moriens illa tibi comes immortalis erit.'

37. This seems to mean that their respective positions are the result of deeds—good or evil-done in a former birth. The Jews seem to have had such a notion. [S. John ix. 2.]

Beschi: 'Quonam modo se gerat virtus, ne multum scruteris, illud enim clarè videre poteris, in eo qui per bajulos in lectica defertur.'

He adds: 'It may be explained, "You need not doubt about the way of virtue: as the bearers do not desert the man they carry, so virtue is the immortal companion of the virtuous man."'

But he prefers this: 'Don't say the way of virtue is like that of bearers, who can only bear you to the grave, and must leave you there.'

38. 'Virtue prevents a man from passing through

| being : procures in release.                     |
|--------------------------------------------------|
| Comp. Browning, Old Pictures in Florence, xxi.:  |
| 'There's a fancy some lean to and others hate-   |
|                                                  |
|                                                  |
|                                                  |
|                                                  |
|                                                  |
| That, when this life is ended, begins            |
| New work for the soul in another state,          |
| Where it strives and gets weary, loses and wins: |
|                                                  |
|                                                  |
|                                                  |
|                                                  |
| I                                                |
|                                                  |

199

other forms of

Where the strong and the weak, this world's congeries,

NOTES.

Repeat in large what they practised in small, Through life after life in unlimited series; Only the scale's to be changed, that 's all. 'Yet I hardly know . . . .

Why, the child grown man, you burn the

rod,

The uses of labour are surely done; There remainsth a rest for the people of

God:

And I have had trouble enough, for one.'
Beschi: 'Si nullam diem sine virtuosis operibus
abire sinas, illa erunt veluti lapis occludens viam
miserae vitae quae mortem sequitur.'

39. Nothing but virtue can give real enjoyment.

Ellis: 'Pleasure from virtue springs; from all but this

No real virtue e'er ensues, nor praise.' Beschi: 'A virtute venit dulcedo, caetera omnia,

nec dulcia, nec laudabilia sunt.

40. This seems to suppose a natural sense of right and wrong in human minds.

In Hindû minds this sense is supposed to be affected by 'destiny'

(note on 36), but, on the whole, is a safe guide. [Comp. 293.] The

poet believes in Natural Conscience.

Ellis: 'Know that is virtue which each ought to do;

What each should shun is vice.'

Beschi: 'Virtus est quam quisque sectari debet, vitium quod cuique vitandum.'

#### CHAPTER V.

THE title is explained by the Com. டி*ணயாளோ*டு கூடிவாழ்க்கினத

சிறப்பு 'the excellence of living in union with a wife.'

Com. analysis :--

• I. 1, 2. In domestic life lies the power of bestowing all benefits.

II. 3-5. The way in which the householder fulfils virtue.

III. 6-9. Its fruits of virtue and excellence.

IV. 10. Its crown in the future life.

The difference between the Kurral and the Nûladi is nowhere more

evident than in the way in which this subject is treated. The Nalaqi

discourages and mocks at marriage. Comp. 56, 364.

'Though wife possess no excellence and bear no child,

'Tis hard to rid one of the marriage bond.

For this,

Since he who weds puts sorrow on, in olden

days

The learned men made marriage synonym of dread.'

[A play on #4, which means, among many other things, 'marriage' and 'dread.']

மாண்ட குணத்தொடு மக்கட்பே மில்லெனினும்,

> பூண்டான் கழித்தற் கருமையால், பூண்ட

மிடிஎன்னுங் காரண்த்தின் மேன்முறைக்

கண்ணே

கடிஎன்ருர் கற்றறிந் தார்

'He hears that marriage is another name for

dread,

Yet dreads it not! The fearful marriage drum gives him

No sense! To dwell bewildered mid

போத்தும்ஓர் இற்கொண் டினிதிரூஉம் ஏமுறுதல் என்பவே கற்கொண் டெறியுந் தவறு!

Indeed, 1-60 of these quatrains are intended to

Is fault that merits stoning, say the

கடிஎனக் கேட்டிங் கடியான்; வெடிபட ஆர்ப்பது கேட்டும் அதுதெளியான்;

domestic joys

wise.

exalt asceticism at the expense of domestic life. The tone of the Nālaḍi is morbidly ascetic, while the Kurral, as we should expect from the tradition of its author's life (see Intro. pp. x., xi., and the notes to next chapter), heartily praises, and exhibits in the most attractive light every human and social virtue. Ch. xxxv. gives the other side of the question.

Who, firm in virtue's path, the virtuous aids
In life's three orders found.'
Beschi: 'Conjugatus debet esse auxiliator in viâ

41. Ellis: 'He for domestic virtues is esteemed,

Beschi: 'Conjugatus debet esse auxiliator in via virtutis triplici hominum generi, qui virtuti addicti sunt.'

The three are the பிரமசாரி or 'student'; the வானப்பிரஸ்தன் or 'eremite,' 'the dweller in the The householder (கிரகஸ்தன்) is the fourth. Manu has given a full exposition of the duties of each of these states. The Jains have only two classes, and thus the poet was not a teacher of their system. Manu, iii. 78. The householder is a help (52 2000) to them, by assisting them with food, medicine, and other things, relieving them from hunger, pain, and cold (Com.). நவ்வாறு refers to the idea of Ch. xiv. 201NOTES. 42. Ellis: 'Domestic virtue is to him ascribed Whose care befriends the pious and the poor, And aids departed souls.' Beschi: 'Praetera conjugatus auxiliari debet iis qui omnibus renunciarunt, pauperibus, et animabus defunctorum, qui apud se obierint.' To the dead the householder is a help by performance of funeral rites, especially the sprinkling with water (நீர்கடன்) . Manu, iii. 80. The Hindûs, in common with the ancient nations of Europe, attach great importance to this. [Hor. Odes, I. xxvii.

wilderness'; and the சந்நியாசி 'the absolute ascetic.'

30-34.] 'Confucianism inculcates the worship of the dead as a part of filial piety.' (Legge.) 43. Ellis: 'Thine ancestors deceased, thy God, thy guest, Thy relatives, thyself; these cherished, know Of life the five great duties are fulfilled.' Beschi: 'Insuper praecipuum conjugati debitum est virtutem exercere in hos quinque, nempe, in majores vita defunctos, in Deum, in hospites, in consanguineos, et in se ipsum, in modo superius dicto.' This is almost a translation of Manu, iii. 72. The feriae novemdiales, the feralia, or parentalia of the Romans, and the

attest the universality of the sentiment. The தென்புலத்தார் 'those who have their dwelling in the south,' the Manes. Manu, iii. 91. Pitribhôbaliséshantu sarvam dakshinatô harêt, '

offerings to the Manes

with his face towards the south.' The pitris are the dwellers in the south. (See Wilson's

Vishņu Purāņa, p. 320 note.) They include collectively a man's ances-

tors. Their 'path ' is among the asterisms, south of the line of the goat, and north of Agastya or Canopus. The duties of the Tamil householder, as contemplated by the poet, are of no trivial or degrading character. What Manu enjoins on the Brâhman householder Tiruvalluvar takes forgranted as the duty of all, but with a wider interpretation than would be put upon the precepts by any modern Hindû sect. The Smriti or traditional usage, and the Dharmaçâstras, especially Manu, which is a résumé of the Smriti, are the foundations of the law laid down by the poet. (Barth, Religions of India, p. 53.) 44. Beschi: 'In conjugio quod morem habeat partiendi cum caeteris cibum, cum peccati timore acquisitum, progeniei defectus nunquam erit.' No merit could be gained by sharing with others what had been obtained by injustice, says the Com.; but the text says simply 'shunning guilt,' and this may mean the guilt of inhospitality. Dr. Graul's German is more exact: 'Hütet sich ein Hauswesen vor Unrecht und giebt gern von seiner Nahrung, so wird's an

# 202

## THE KURRAĻ.

45. Ellis: 'If love and virtue be thy constant guests,

Domestic life is blest, and finds in these

Its object and reward.'

Beschi: 'Si conjugium possideat amorem inter conjuges mutuum, et virtutum exercitum, hoc et conjugii debitum erit, et ejusdem emolu-mentum.'

Tove is the essence quality perfect grace

Love is the essence, quality, perfect grace (பண்பு), and virtue the profit, crown, reward (பயன்) of wedlock.

46. Wanting in MS. of Beschi, and not given by Ellis. The Poet here distinctly declares the sufficiency and superiority of household life. The tone of Náladi is far different.

Thus, again and again, in energetic but sad verse, they urge:(53) 'The chief of men in quiet thought discern how house,

And youth, and beauty's grace, and high estate, and wealth,

And strength—all pass away; and thus to save themselves

Prolonging not the time, they all renounce.' (54) 'Though wretched men afflictions suffer many a day, One day's delight they eagerly desire. The men

Of wisdom calm and full, in pleasure's core

(55) 'Spent is my youth in vain. E'en now diseases

see pain,

wait. And death will come. O soul! be bold; wrangle no more With me, but rise! Wilt thou not go where virtue's path

And guit the pleasant household paths.'

press, Renunciation is not in their thoughts. Delight They eagerly desire. The great in every joy Behold its pain, and seek it not.'  $\lceil (54) \text{ and } (60) \text{ seem two versions of one original.} \rceil$ 

Both thou and I may gain?' (60) 'Though wretched men behold afflictions urge and

47. Beschi: 'Qui in conjugio vivit, cum virtute conjugii propria, omnes qui mundo renunciarunt excellit; quia difficilius est inter mundi illecebras quam extra illas virtuosum esse.'

The idea in this and in 46, mutatis mutandis, is almost that of Keble:

'We need not bid, for cloistered cell, Our neighbour and our work farewell: The trivial round, the common task, Will furnish all we need to ask.' 'In nature's way ' (இயல்பினன்):

'And I could wish my days to be Bound each to each by natural piety.'-Wordsworth.

NOTES.

48. Ellis: 'He who from virtue swerves not, To others shows,

203

gained in domestic life,

but her path

More merit hath than the recluse can boast.' Beschi: 'Conjugium quod caeteros ad

virtutem promovendo â suâ virtute numquam aberrat, habet quemdam

poenitentiae speciem, quae

eos poenitentes superat.' Manu, iii. 78: 'Because men of the three

(other) orders are daily supported by the householder alone with

knowledge and food, therefore

the householder (is) of the chief order.' 49. Beschi: 'Quae autonomasticè dicitur

virtus est conjugium; illa

sit in eâ quod caeteri censurare possint.' He adds, 'Si legatur இன்று யின் erit idem.' Tiruvalluvar hints at the notorious hypocrisy and scandalous lives of many professed ascetics, who, as Sannyasis, Jogis, Fakîrs, &c., have ever been, and are, the bane of India. Comp. Ch. xxviii. 50. Ellis: 'Who in domestic joys thus lives on earth, May with the gods, heaven's denizens, be ranked.' Beschi: 'Qui modo dicto conjugatus vixit in terrâ, adscribendus erit inter numina, quae in coelo vivunt.' The Com. says, 'he will certainly be born again as a god.' CHAPTER VI.

verò nempe virtus renunciandi mundo, et ipsa

aestimabilis erit, si non

# Ellis renders திண 'protection'; and thinks வாழ்க்கைத்திண= 'she to whose safeguard domestic happiness is entrusted.' It means, 'she by whose

A help-mate meet.'

Beschi: 'Uxor debet habere virtutem conjugio debitam, et debet viam sui conjugis calcare; i.e. suo conjugi in omnibus obedire.'

Here பண்பு='duty,' virtus; it means 'all that befits her station.' The Com. says, it includes (1) qualities, such as reverence to ascetics, hospitality, kindness to the poor, &c.; (2) acts, such as due provision for household needs, skill in cookery, attention to the duties of her station, &c.

Beschi translates வனம் by 'via.' It means வரவு 'income.' The Com. 'she who adapts her expenditure to her husband's income.'

THE KURRAL.

51. Ellis: 'To every household duty fitly trained,

The wife should to her husband be in all

52. Ellis: 'The wife maintains the glory of the house

All other glory, if she fail in this,

As if it were not, is.'

Beschi: 'Si in uxore desit praerogativa conjugii

praerogativas habeat, perinde est ac si non haberet.'

53. Ellis: 'What is deficient with a virtuous wife?

propria, nempe fides conjugalis, quotcumque alias

If in the wife defect, then what is all

This world can give?'

Beschi: 'Si uxor dictam conditionem habeat,

quid tibi deerit? Si uxor non fuerit virtuosa quid possidebis?'

Manu, ix. 26.
54. Ellis: 'Than virtuous woman what more

excellent,
Who, firm in mind, her wedded

faith maintains?'
Beschi: 'Quid est quod dici debeat

praestantius muliere, si obtinuerit ut sibi insit robur, quod dicitur fides conjugalis?'

55. Beschi: 'Mulier quae speciale Diis
obsequium non praestet sed
suo conjugi obsequendo fidem ei servet, statim

ac imperabit coelo ut pluviam det, pluvia cadet.'

januae quid proderit?

'Even the gods obey her,' says the Com.

56. Beschi: 'Mulier in sui custodiâ, in mariti
amore in laude ser-

amore, in laude servandâ numquam remissa omnes excellit.' 57. Beschi: 'Custodia quam faciunt obseratae Praecipua custodia debet esse ea qua uxor suum honorem custodiat.'

Manu, ix. 12. See Nål. (362) on the uselessness of restraint to a

'Though compassed round as though with faultless guard of swords,

When once they freedom gain, 'tis but a little time

Ere they are stained with every fault; and

Those women, soft of speech, spurn

every law of right.'
58. Ellis: 'Women all happiness from wedded love

Derive, and by it blest foretaste on earth

The joys of heaven.'

Beschi: Si mulier obtinuerit talem, conjugem
qui dici possit, quod

eam obtinuerit (quod non fit, nisi illa fidem servet suo conjugi) obtinebit magnam gloriam in mundo ubi Deae regnant.

magnam gloriam in mundo ubi Deae regnant.' He regards புத்தேளிர் as fem. The meaning turns upon the ellipsis with

பெறில். The Com. says

shameless woman.

வணங்குவது (or வழிபாடு) is understood: 'attain to the due reverencing of.'
Ellis supplies சண்டு 'in this world': 'If women obtain one who has.

#### NOTES.

205

obtained them in marriage, they shall here obtain the joys of the divine world.' I prefer Beschi's: '

if she really gain him by being his true spouse.' So, in effect, Graul.

59. Ellis: 'Before their scornful foes,

Bold as a lion those dare never walk,

Whose fame is sullied by their wives' base
deeds.'

Beschi: 'Qui non habet uxorem quae laudem satagat, non poterit uti leo magnanime incedere coram suis hostibus.'

In Beschi's MS the text of this chapter is not

In Beschi's MS. the text of this chapter is not given, but in his interpretation he has ' இல்லி pro இல், uxor.' For this word there is no authority.

He seems to have read: புகுழ்புரிந்த வில்லியில்லோர் மு<sup>ன.</sup>. புரிந்து for புரிந்த, or final அ is elided. The history of the poet's wife Vâçugi illustrates this chapter. (Intro. p. xi.) It is not improbable that the verses may have given rise to the legends.

60. Beschi: 'Magnum emolumentum esse dicunt sapientes, uxorem conjugati fide praeditam, quod verò illi majus

ornamentum addit, ajunt esse bonorum gnatorum procreationem.'

This couplet prepares the way for the next chapter. With என்ப understand அறிவுடையோர்.

மங்கலம் [S.] is the one word for any auspicious event, and is espe-

cially used of everything connected with marriage.

The following from Vêmana, who in Telugu

ranks with our Tamil

bard, has a touch of nature that makes all the world kin (II. 202):

'Is wealth to wife or husband wealth? Wealth of sons on earth is best.

'Tis wealth of wealth to live and side by side grow old.'

Vêmana enjoys the advantage of matchless rhythm and flexibility:

valluvar. The Com.'s analysis of this chapter is: I. 1. The two special gifts of a wife: tact and economy. II. 2, 3. They ensure the welfare of the house. III. 4. The excellence of chastity. IV. 5. Its power. V. 6. Her prudent, guarded life. VI. 7. The good housewife's praise. VII. 8. The reward in the world to come. VIII. 9. Evil resulting from lack of wifely virtues. IX. 10. An ornament of domestic life. A link between this chapter and the next. 206 THE KURRAL.

but, as an artist, not less than as a teacher, he is

far inferior to Tiru-

The following from the Nâladi illustrate this and the foregoing chapter:—
(361) 'The mansion meets the clouds. Around a

(361) 'The mansion meets the clouds. Around a stately band

Of warders watch. There glisten gems as

(383) 'On every side the narrow dwelling open lies, On every part the rain drips down; yet, if the dame Have noble gifts, by townsfolk praised for modest worth, Call such a housewife's blest abode a home. (384) 'Sweet to the eye, adorned in way that lover loves, Enforces awe, her virtue shames the village folk, Submiss, in fitting place is stern, but sweet relents; Call such a soft-voiced dame a wife.' All Tamil poets regard it as an accomplishment in a woman to know how and when to assume an offended air (ஊ. പ്രവ. பிணங்கு) and when to lay it aside (உணரு). The idea is that of Terence: 'Amantium irae amoris integratio est.' Comp. Ch. cxxxI. (386) 'Like learned scroll to him of understanding heart Is glorious wealth to men adorned with liberal grace; Like javelin keen in dauntless hero's hand is

61. Beschi: 'Inter bona quae quis obtinere hic

aliud scio, quod adeo jucundum sit, uti

Of beauty gained by her of modest

gift

potest, ego nullum

evaserint.' Ellis: 'Of all the world calls good, no good exists Like that which wise and virtuous offspring give; I know no greater good.' The Com. says: 'This verse refers to sons only, for daughters cannot be described as அறிவறிந்த: can never be learned.' Everything depends upon a man's having a son to maintain the household fire, to discharge the duties of hospitality, and to perform the ceremonies which secure the welfare of the departed. A man must have a son or adopt one.

procreasse filios qui sapientes

The S. putra=' deliverer from hell.' Of this புதல்வன் is probably a corruption. A man who dies without a son must

sentiment is very power-

suffer in one of the hells prepared for such ill-fated persons. The

ful amongst all classes of men in India. 62. Beschi: 'Neque post mortem te mala tangent si etiam post mortem ex iis emolumentum capies : nam illi suis orationibus, eleemosynis ac j ej uniis, ti bi suffragabunt. [Est inter gentiles hujus regionis mos jejunandi in quolibet plenilunio animabus genitorum decessorum.]' This is at the Amâvâsi. The seven births are: (1) gods, (2) men, (3) quadrupeds, (4) birds, (5) reptiles, (6) fish, and (7) things without motion: தேவேர்மனிதர்வி லங்கு பறவை ஊர்வன நீர்வாழ்வனதாவரம். 63. Beschi: 'Sapientes suos filios suos fructus vocabunt, quia eorum qualitas ex ipsorum, nempe parentum, operibus pendet. [Hic versus fundatur in persuasione quae inter gentiles communis est, quod ob bona 208 THE KURRAL. opera parentum boni filii; et ob mala mali nascantur; ob quam per-suasionem solent plurimi ante quam uxor filium pariat, toto eo tempore quo gravida est, aliquod genus poenitentiae exercere, ut bonos filios ex partu assequantur.]' Ellis: 'Children are offspring called, and justly

so,

genueris filios qui indolem habeant quae malum de se rumorem non edat; i.e. si filios incensurabiles habueris,

For from their parents' deeds, or good or ill, Their disposition springs.' Not so the Com. தம் புதல்வரைத் தம்பொருள் என்று சொல்லுவர்: ஏனெனில் பிள்ள தேடிய பொருள் பிதாவிற்குவரும் 'Man's children are his wealth, for the wealth the children acquire is for the father'; i.e. they employ it in performing acts of piety for the benefit of their deceased parent: thus, children constitute the only possession or wealth that aids man after death. I have translated it literally, preserving the ambiguity. 64. Beschi: 'Cibus infantium manibus versatus

eorum parenti dulcior est ipsâ Ambrosiâ.'

65. Beschi: 'Filium corpus tangere tactui dulce,
et inscrum verba audire parentibus auribus incundum

et ipsorum verba audire, parentibus auribus jucundum est.'

Ellis: 'Sweet the sensation to the parent's

breast,

His child's soft touch imparts; 'tis real

Which others hear of, fathers only know.'
66. Beschi: 'Fistulam et citharam dulces vocabunt,
qui non audie- runt suorum infantium imperfecta
verba; i.e. infantes balbutientes audire, parentibus

dulcius esse, quam fistulae and citharae sonum.'

'Sweet is the pipe and sweet the lute they Ellis: say, They who have never heard their children's tongues In infant prattle lisp.' 67. Beschi: 'Favor quem pater debet filio praestare est facere ut ille in sapientium coetu primum locum habeat; i.e. ita illum instruere ut inter sapientes primo loco dignus sit.' 68. Beschi: 'Omnibus hominibus in hâc vastâ terrà existentibus, dulce est habero filios, qui se sapientiores sint.' The Com. says: 'The world will rejoice more than the parent when children are wise!' This seems a slip. Comp. Nál. (197) 'If banyan's trunk be eaten by the gnawing ant, Its offshoot bears it up, like buttress; even so When in the sire decay appears, the son he gained Shall hide it straight, and weakness is no more.' 69. Beschi: 'Mater qui audit suum filium sapientem vocari, magis gaudet quam gavisa fuit cum illum peperit.' The Com. says: 'The mother must hear of her son's proficiency, being naturally incapable of judging

for herself.'

patri, causare debet verba quae dicant, istius pater quânam arduâ poenitentiâ talem filium obtinuit ?- Sensus est, retributionem a filiis patri dandam

70. Beschi: 'Filius quam retributionem dabit

esse, ita procedere ut qui eum viderint, illius patrem, valdè felicem dicant, quod illum obtinuerit.]' Ellis: 'When men shall say, "By what infliction hard

In penance borne gained he this child?" the word

Requiteth all a father's pains.' Many pilgrimages are performed in India, as they have been in other lands, and many vows are made at various shrines, by childless parents. At Tirupati or

Tiru-vêngadam is a renowned temple where this boon is sought. Hindû stories abound in which penance has extorted from the gods the gift of male offspring.

#### CHAPTER VIII.

THE Com.'s analysis is:—

I. 1. The reality of love. [Sympathy.]

II. 2-6. Its excellence.

III. 7-10. The evils of an absence of it.

் அன்பு is the affection a man feels for wife, children, and all con-

nected with him. Its fruit is the pleasant discharge of all household

duties, and benevolence towards all living beings: இல்லறம் இனிது

நடத்தலும் பிறவுயிர்களின்மேல் அருள்பிறத்தலும் அன்பின் பயன்.'

This And it alone is to be cultivated by ascetics. See Ch. xxv.

71. 'Estne etiam amori sera? qua occultentur amantium oculi plu-

viam lachrymarum dabunt. [Sensus est, amorem occultari non posse,

quia lachrymae aut alius affectus in vultu amantis apparens occultum

amorem detegit.]'

Ellis: 'What bolt can love restrain? what

veil conceal?

One tear-drop in the eye of those

Will draw a flood

thou lov'st from thine.'

- 72. 'Qui amorem non habent omnia possident sibi; qui amorem habent, et ipsum corpus possident caeteris.' 73. 'Sapientes dicent viam, seu causam, cur humanus spiritus corpori amicabiliter uniatur esse
- amorem, quo inter se junguntur. [Sensus est, | 27210

quod sicuti in naturali amore quo corpus et spiritus se invicem prosequuntur, ita amicabiliter uniuntur, ut

THE KURRAL.

- corpus spiritum et spiritus corpus foveat, ita qui amorem habent debent sibi invicem praesto esse.]' 74. 'Tuus amor in caeteros in iis tui desiderium causabit, illud vero pariet tibi incomprehensibile decus, quod est omnium amicitia.' 75. 'Sapientes ajunt viam qua conjugati dulcem
- hic vitam ducendo aeternam felicitatem assequentur, esse inter se junctos esse mutuum amorem obtinendo.' 76. 'Aliquid dicunt amorem ad virtutis exercitium prodesse, sed errant quia ille ipse ad peccatum avertendum prodest (quod usu venit cum quis ei a quo injuriam accepit benefecerit, nam tunc praeter bonum quod illi fit avertitur etiam malum

infertur quod amor non modo virtutis exercitium promovet sed etiam ea quae virtuti contraria sunt avertit).'

So the Com., in effect, says, 'Love conquers evil.'

But Ellis: 'The ignorant say that love is virtue's friend;

odii et caetera mala quae inde sequuntur, unde

But know that love the wicked aideth more.'

He explains: 'Virtue requires no external assistance, being all sufficient to herself; to vice, however degraded and despised, the consoling protection of love or friendship is most beneficial.'

Dr. Graul says: 'Amorem clementiae adjutorem dicunt imperiti: etiam irae (in amicis corrigendis)

See Oldenburg's Life of Buddha.
77. 'Sicuti sol adurit quod non est corpus vivum, ita Deus destruet id quod amorem non habet.'

adjutor est.' This is hardly a translation.

He renders  $\sigma \dot{\omega} \mu$  by 'corpus,' interpolating 'vivum.'
The idea is, that as insects are melted away by the sun's heat, as Hindus imagine, so the deity that presides over virtue consumes those who have no affection.

78. 'Vita conjugalis, quae in animo amorem non habet, perinde est ac si in siccâ terrâ sicca arbor revivesceret.'

Ellis: 'As in a barren soil a sapless tree,
So flourish those in wedded bliss, whose
souls

Know not the sweets of love.

79. 'Ei, qui caret amore, quod est animi membrum, caetera omnia corporis membra quid proderunt ad vitam conjugalem?'

Ellis: 'What though the body each perfection

own,

If in the breast, the beauty of the mind, Sweet love exist not?'

80. 'Quod amoris viam tenet, hoc est, quod amorem habet, vivum corpus est; ii qui eo carent

corpus habent ex ossibus pelle co-opertis

NOTES.

211

conflatum (i.e. praeter hoc quod habeant apparentiam seu figuram

corporis, in its vita non residet, quia in its est homini vivo naturale, nempe amare).'

non deprehenditur, quod

Ellis: 'That breast alone contains a living soul, Which love inspires; void of this genial warmth, Tis bone o'erlaid with skin.'

CHAPTER IX.

Beschi: Hospitalitas.

Com.'s analysis:—

I. 1, 2. Its special excellence.

II. 3-5. Its benefits in this life.

III. 6. In the other life.

IV. 7. In both.

V. 8, 9. Evils of its neglect.

VI. 10. It must be exercised with cheerfulness.
'Hospitality' here is not entertainment of friends, but the affording

of food and shelter to wayfarers, mendicants, and ascetics. In v. 43 five classes of duties are mentioned: to manes, gods, guests, relatives and self.

The first and second are to invisible beings.

while the fourth and fifth involve no exercise of charity; the third, then, is treated of here as a

work of அன்பு. It can only be exercised where the householder and his wife live in harmony. Hence its place in this work. It has now degenerated into the feeding of promiscuous multitudes in various charitable foundations. 81. 'Quare quis posthabitis silvis in urbem sedem figendo, et fortunae bona quaerendo et custodiendo conjugium exercet, nisi causa

praestandi favorem hospitibus, eos affectuose tractando?' 'To honour guests with hospitable rite,

Domestic life and all its various joys To man was given.'

82. 'Hospite excluso, quidquam, etiam si sit vitale pharmacum solus si comedas, id non est laude dignum.'

83. 'Qui continenter affectuosè excipit ad se venientes hospites, non

videbit suum conjugium a paupertate ruinam pati.' 84. 'Lacscimi (sic) Dea felicitatis laeto animo sedem figet in ejus domo, qui laeto vultu hospites affectuosè

212

excipit.'

#### THE KURRAL.

'He who with smiles receives a virtuous Ellis: guest,

Shall see prosperity, with joyful mind, Make his abode her home.'

85. 'Numquid opus erit, ut seratur ager illius qui

hospitem bene tractando, si quid supersit, comedit?' 86. 'Qui venientes hospites affectuosè excipiendo, deinceps venturos hospites cum desiderio praestolatur, coelitibus valde gratus hospes erit.'

Comp. Ovid, Met. viii. 620-724:

'Cura pii dis sunt, et qui coluere,
coluntur.'

Ellis: 'He who, while one rejoiceth in his cheer,

guest,

Will be a welcome guest to gods.'

87. 'Nihil est de quo dici possit: hanc

mensuram habet fructus hospitalitatis: fructûs

Awaits with anxious mind a coming

sacrificii, quod est hospitalitas, mensura est mensura hospitis.' He explains it thus: not the amount of your aid,

but the necessities of the guest, measure the merit of your kindness. The Com. more naturally refers it to the worthiness (多馬島) of the guest.

See @airal.

88. 'Qui dicunt se dimississe desiderium multo labore quaerendi et custodiendi fortunae bona, non obtinebunt fructum sacrificii, quod fit hospitem bene tractando.'

This would seem to have no meaning.

hospitalitatem, quae idem est ac paupertas inter divitias, in insipientibus reperitur.'

Even wise men have their follies; this is not one of them.

89. 'Stultitia non custodiens (i.e. despiciens),

nem.
90. 'Naribus admotus macescit flos anicciam dictus;

averteris.' A guest is more sensitive than the அனிச்சம் flower.

hospes macescet si eum aspiciens vultum ab eo

Ellis: 'As that sweet flower which droops its

head and dies.

When once its fragrant odour is inhaled, From an averted face so shrinks the guest.'

Some take விருந்து here by metonomy for 'banquet'

: the feast loses its charm where its giver lacks courtesy. The beautiful word முகம வர்ச்சி is used for 'cheerfulness.' Comp. Heb. xiii. 2; Rom. xii. 13;

S. Luke xiv. 12-14.

NOTES.

Beschi: Dulcia verba loqui: Affabilitas.

Ellis: 'Courtesy or

affability.' Ch. c. may be compared.

Coм.'s analysis:---

I. 1. What are pleasant words?
II. 2, 3. More excellent than even

charity.

III. 4, 5. Their benefit in this world.

IV. 6. In the next.

V. 7, 8. In both.

VI. 9, 10. Evil of harsh words.

This is essential to hospitality, so follows it. 91. 'Non nisi dulcia erunt verba, quae ore

profert, qui nôrit virtutis

conditionem, ex amore compactam, est, virtuosos affabiles esse.]'

est, virtuosos affabiles esse.]'
et ab omni fraude alienum. [Sensus]

Ellis:

'Fair are the words of those, but void of guile,

Who know that sterner virtue should be joined To mild affection.'

92. 'Si valeas esse dulcium verborum locutor, laeto melius erit quam laeto animo tua largiri.'

cum vultu, id tibi

Ellis: 'Though bounty may rejoice the heart, yet words Of courtesy, which dress the face in smiles.

Will more avail.'

This is within the reach even of the poor.

93. 'Si laeto vultu et hilari obtutu ex

intimo pectoris eruta dulcia verba loquaris, illa sane virtus erit.'

In the Ethics of Aristotle, Book IV. chap. vi., the courtesy in speech

here inculcated is said to be the mean between the habit of the disputatious and surly (δυσέριδες, δύσκολοι) and the (ἄρεσκος, κόλαξ) assentor or flatterer. It has no name in Greek, though it is said to be nearest to φιλία, and is called so in Book II. chap. vii. In Tamil μασιμ

expresses the general character. (Ch. c.)

94. 'Paupertas, quae maestitiam affert, non erit ei, qui cum omnibus dulcia et lactitiam afferentia verba loquitur.'

95. 'Esse humilem et dulcia loquentem, verum est cujusvis ornamentum: caetera omnia praeter hoc non sunt ornamenta.'

Ellis: 'The grace of fair humility, the grace
Of courteous words. do all far more adorn

214

#### THE KURRAL.

Than do all other ornament.'

causantia, dulcia semper loquaris, vitia minuentur, virtus crescet.'

97. 'Verba quae junctam habent conditionem creandi, caeteris emolu- mentum, et gaudium pro hac

96. 'Si verba investigando caeteris bonum

- vitâ et virtutem pro aliâ vitâ profituram tibi parient.'
  98. 'Dulcia et a proximi malo sejuncta verba et in
- hac vitâ, et post mortem gaudium causabunt.'

  99. 'Qui recte novit dulcia verba dulcedinem
- parere, cur quaeso aspera verba loquitur?'
  Ellis: 'O, wherefore useth he discourteous words,

Ellis: 'O, wherefore useth he discourteous words,
Who knows full well the sweets of
courteous speech?'

100. 'Cum bona praesto sunt, mala verba loqui perinde est ac acerba poma comedere, cum praesto sunt matura.'

Ellis: 'Discourteous speech when courteous may be used,

Is like the sickly appetite which culls
Fruit immature, leaving the ripe untouched.'

The careful use of honorifics is much neglected by foreigners in their intercourse with Orientals, although courtesy costs little and goes far! [Comp. Tamil Handbook, Pt. II. p. 104.]

#### CHAPTER XI.

Beschi: Grati animi virtus.

I. 1-3. The infinite value of benefits (1) unmerited, (2) seasonable

Com.'s analysis:-

(3) disinterested.

II. 4, 5. Due estimation of benefits by the wise.

III. 6, 7. Gratitude enjoined.
IV. 8. Benefit v. injury.
V. 9. How memory of wrongs is to be effaced.
VI. 10. Evil of ingratitude.

The title is written often செய்ந்தன்றி. Beschi and Ellis do not double the ந், nor is there any rule requiring it. செய் is விணக்கொகை.

etiam si coelum et terram dederis, par pari referre
difficile sit.'

Ellis: 'Though earth and heaven could in return
be given,

A benefit received when none was due
They would not recompense.'

215

101. 'Ei qui tibi praesto fuit, quin tu illi profueris,

NOTES.

The construction is difficult: 'It is hard,

impossible (அரிது), to make

the gift of earth and heaven an equal return (வையகமும் வானகமும் மாற்றல்) for the help (உதவிக்கு) which one has rendered you (செய்த)

when you have done him no previous assistance (செய்யாமல்).'
செய்யாமல் = செய்யாதிருக்க. This is the emphatic word. The spontaneity of the favour gives it its value.
102. 'Opportune collatum beneficium,

quamvis parvum sit, mundo
ipso majus erit.'
As in 101 and 103, the first word is the emphatic one. A timely

emphatic one. A timely benefit is of infinite value. 'A friend in need

is a friend indeed.' கா லத்தினைல் is உருபுமயக்கம்: III. Gr. 135\*, 4th case for 7th.

103. 'Fructus beneficii sine retributionis

ponderatione collati, si ponderetur ipso pelago major erit.'

தூக்கா in Beschi. The first phrase is the important one: disinte-

rested kindness is of inestimable value.

104. 'Quamvis milii grano parem favorem praestiteris, qui illius

fructum noscunt, illum palmae arbori parem judicabunt.'

105. 'Beneficium non est dimetiendum a

mensura favoris praestiti, sed a magnitudine illius, qui beneficium

accepit.' (Comp. 87.)

Ellis: 'The exalted mind no benefit

esteems

By mere return repaid, but by the scale Of its own greatness

measures each.' 106. 'Noli oblivisci amicitiae inculpabilium

vivorum; noli rejicere amicitiam eorum, qui in adversitate sunt tibi baculus.'

So அவ்வை in ஆத்திசூடி has நன்றிமறவேல்,

```
forget no benefit conferred.
         Since our Eastern fellow-subjects have often
been accused (I think,
       unjustly) of ingratitude, a quotation from
Vêmana is added (v. 514;
       comp. v. 262):
               'Forget the faults of others;
                But, Vêma, ne'er on earth forget a
benefit conferred.'
         107. 'Gratus homo etiam post mortem
recordabitur amoris, quo quis
       in eo haerentem afflictionem abstersit.'
         Beschi reads விழுமம்='afflictio, dolor':
and not விழும் அம் as
                               Com. Comp. Nal. 356
               'The hill-man thinks upon the beauty
of his hills;
                The farmer thinks upon the fruits his
fields have borne;
                The good think on the boon by worthy
men bestowed:
                    The base men's thoughts
```

There is a v.r. வைததை for தான்

are centred all in self.'

வைத்தே: 'the base remember

only how they abused him.'

108. 'Bonum non est oblivisci beneficii accepti; sed quod maleficium est eo ipso die, quo tibi fit, ex memoria delere optimum est.'

## 216 THE KURRAĻ.

109. 'Gratus homo, qui unum tantum ab aliquo beneficium receperit, si deinde ab hoc afficiatur malo, quod sit par homicidio, in memoriam revocando illud unum beneficium, maleficii accepti memoriam delebit.'

'To one small favour though there may

succeed

Deadly offence; the grateful from the mind will rase

For that all memory of this.'

Ellis:

Comp. Nál. 357:

'The good attach themselves to those who do one act

Of kindness, and forgive a hundred wrongs that

Rise. The base receive seven hundred

One wrong will turn them all to ill!'

110. 'Qualemcunque virtutem caedentibus, id est,

When murdered gratitude before him falls.'

CHAPTER XII.

Beschi: Equitas.

Com.'s analysis:—

I. 1. Its excellence.

'Though every virtue by his hand expire, Yet may he live; but by the stroke he

quocunque crimen patrantibus ad remissionem via invenietur, sed ad illam via non inve-nietur hominibus, qui acceptum beneficium caedunt (i.e.

pro bono malum reddunt).'

transgression can only

Ellis:

dies

VI. 10. In trade to regard others' interests as your own.

It is to be exercised in the treatment of (1) foes, (2) strangers, (3) friends. [பகைவர், அயலர்,

II. 2, 3. It yields lasting prosperity; its

yield prosperity that ruins.

III. 4. How the just and unjust are discerned.

IV. 5-7. Ruin the true result of injustice.

V. 8, 9. In council a just mind to be preserved.

நட்பினர்.] This is not political justice. See Ch. LV.-LVII.

The virtue here inculcated is probity, fairness. The poet passes from the sphere of the family, where domestic affection reigns, to the world, in which the householder is to learn to treat all men with equity. The standard of this is shown in 120, where the trader is to regard all men's interest as his own. This alone secures the welfare of himself, and of his family.

#### NOTES.

217

This virtuous habit is called :-(1) 55 (δίκη, δικαιοσύνη, ἐπιείκεια [Ar. Eth. V. x.]), 'fitness, what is

due': தகவு. Those who possess it are தக்கார். Those without it are தகவிலர். (2) Θευμά (ὀρθότης). This is defined in 119: 'unswerving rectitude

in word and mind.'

(3) Caπ Lπωι: 'like the evenly-poised balance, inclined to neither side,' 118.

(4) தடுவுதிலேமை 'impartial justice.' தடு, தடுவு, 113, 116, 117.

111. 'Est quaedam virtus aequitas dicta, quae tunc optima erit si valuerit procedere servando suam proprietatem in complexu amicorum, inimicorum, et extraneorum, seu indifferentium, qui nec amici nec inimici sunt.'

Ellis: 'That virtue which in all relations holds Unchangeably its nature, that alone Deserves the name of justice.'

This is almost the idea of Theognis (Aris. Eth. V. i. 15): έν δὲ δικαιοσύνη συλλήβδην πᾶσ' άρετη ένι.

```
Aristotle says: αὖτη μὲν οὖν ἡ δικαιοσύνη ἀρετὴ μέν ἐστι τελεία, ἀλλ' οἰχ ἀπλῶs ἀλλὰ πρὸs ἔτερον.

112. 'Divitiae cumulatae ab eo, qui aequitatem possidet, sine destructione vigorem, id est, consistentiam habebunt, etiam in ejus progenitis.'

Ellis: 'By justice do the just their wealth uphold,

And confirmation, strong as virtue's self,

Bequeath their heirs.'

113. 'Divitias aequitatem transgrediendo partas, licet bonum tibi offerant, eo ipso die (quo tibi obveniunt) abjiciendo desere.'
```

fuerit ex ejus progenitis
dignoscetur.'
Ellis: 'Unerringly the just and unjust

114. 'Aequus ne, an aequitate carens, quis

shows

The state in which their progeny is found.'

115. 'Emolumenti et damni gressum in

aequo pectore non torqueri
sapientium ornamentum est.'
The MS. is not clear, and the interpretation is strange. It is thus:—

is strange. It is thus:— கேடு = damnum; பெருக்கம் = emolumentum; இல்லல் = gressus (?);

அவம்=அமைவு=conformity (?); கோடுதல்=torqueri. 'அலநெஞ்சம்=pectus quod se accomodat alteri, i.e. se rationi conformat.' நெஞ்சத்து=நெஞ்சில். B. adds: ' Emolumenti gressus est exoriri ex peccato, torquetur amborum gressus

iniquitate sibi emolumentum
proventurum sperat.'
The Com. says: 'Loss and gain come from actions done in a former
28

sibi damnum ne immineat timet, aut ex

## 218 THE KURRAĻ.

quando quis ex aequitate

nichts.'

state (அவற்றுக்குக் காரணம் பழவிணயே); so the wise should not be diverted by them from right action.' Graul says: 'Unheil und Heil kommt nicht für

I think the idea is: 'Joy and sorrow are common to men; a wise man does not allow himself to be influenced too much by hopes or fears.'

116. 'Si quis ex corde (i.e. volens ac sciens) justitiam deserendo, aequum quod non est fecerit,

sciat id idem esse ac dicere, volo meam ruinam.'
117. 'Damnum illius qui, ut aequitas fiat, in
virtute sistit (hoc est, aequitatis virtutem constanter

118. 'Ad instar librae, quae aequalitatem faciendo quod justum est librat, conformando se rationi in unam ex partibus non propendere, sapientium ornamentum est.' Ellis: 'It is the glory of the just to stand Like the adjusted balance duly poised, Nor swerve to either side.' 119. 'In verbis tortuositate carere (i.e. proferre verba a ratione non deflectentia) aequitas est; si obtinueris, ut animus constanter tortuo- sitate careat (i.e. si constantem animi ab aequitate inflexibilitatem obtinueris).' 120. 'Illi qui lucrandi officio incumbunt, valde lucrosum officium exercebunt, si aliorum bonum ita procuraverint, uti suum procurant.'

servat), sapientes damnum non aesti-mant.'

## CHAPTER XIII.

Com.'s analysis:-

Beschi: Sensuum fraenatio. Graul: Continentia, Selbstzucht.

Ellis: Subjection, restraint.

I. 1-5. Its excellence.

II. 6. Control of body : காயம். III. 7-9. Restraint of tongue: வாக்கு. IV. 10. Government of mind: மனம். This seems best expressed by σωφροσύνη. 121. 'Sensuum fraenatio ad coelites conducit, eorum relaxatio ad inferos.' 219NOTES. Ellis: 'To intercourse with gods Forbearance leads; but passion unrestrained Its victims. plunged in darkness, leaves.' Comp. Nál. 74: 'Who know what should be known, and rule themselves thereby; Who fear what should be feared; who To bless the world; use all faculties whose nature joys in all good gains; For ever free from woes are they!' 122. 'Ut pretiosum quid fraenationem sensuum custodi, nam nullum est homini emolumentum eâ majus.' காக்க an optative.

123. 'Si fraenationis scientiam discendo in

```
virtutis viâ te continere
       valueris, id tibi apud eos qui fraenationis
notitiam habent, magnum
                                 decus pariet.'
          செறிவு=compressio.
         124. 'Montium celsitudine valde major est
celsitudo illius qui a suo
       statu non aberrando suos sensus fraenat.'
         125. 'Omnibus bona est (i.e. utilis est)
submissio; sed inter eos, qui
       sublimes ac divites sunt, valde sublimium opum
conditionem habet.'
        Ellis: 'Though self-control be excellent in
all,
                     It most befits the envied state of
those
              That fortune smiles upon.'
         126. 'Si in hac vitâ ad instar testitudinis
quinque sua membra com-
       primentis, tuos quinque sensus comprimi
feceris, etiam post mortem
       tibi celsitudinem affert; ob id enim in coelo
beaberis.'
         Bhag. Gîtâ, ii. 58.
         127. 'Etsi omnia non custodias, linguam
```

custodi; nisi custodieris,

in verbis errando minimè fies.'

Ellis: 'Though unrestrained all else,

restrain thy tongue; For those degraded by licentious speech Will rue their tongue's offence.' 128. 'Ex malorum verborum prosectione proximo unum tantum malum sequatur (nempe dehonoratio), ei tamen qui illa proferendi indolem habet, facit haec ut caetera bona quae habet, bona non sunt.' But he adds that the literal sense is better: ' Divitias proximo damnosis verbis acquisitas male cedere, pessumire.' 129. 'Vulnus quod alteri infligas ignis adustione, in animo delebitur; non delebitur vulnus linguae adustione inflictum.' Ellis: 'The wound may heal, though from a burning brand, And be forgotten; but the wound ne'er heals A burning tongue inflicts.' 220 THE KURRAL. Comp. Nal. 63, words that burn: 'Who opes his mouth and speaks unguarded words, his words Will ceaseless burn his soul. The wise who

ceaseless bear And ponder well and calmly, never in their wrath

order.'

Give utterance to words of fire.' 130. 'Deus ipse conspicatum accurret

pulchritudinem illius, qui scientias cum didicerit, iram fraenando suum animum intra virtutis viam continere valuerit.'

## CHAPTER XIV.

Beschi: Bene moratum esse. 'Decorous life according to the laws of caste and

Graul: Sitte.

Com.'s analysis:-

I. 1, 2. Its excellence.

II. 3-7. Good from its observance, evils from its

neglect.

III. 8. Its consequences.

IV. 9, 10. Summary of 'decorum' in word and deed.

The S. word is जाचार achara, 'prescription.' Without self-restraint it is impossible, hence the order of subjects. Comp. Barth, Religions of India, pp. 267, 268.

- Custom or மாமுல் governs the world.
  131. 'Cum boni mores homini celsitudinem afferant, boni mores plus quam vita ipsa sunt cautè custodiendi.'
  132. 'Omni labore et conatu morum bonitatem
- custodi, nam si caetera omnia attentè et studiosè inspicias, nil praeter illam invenies quod tibi majus auxilium affere possit.'

  133. 'Morum rectitudo etiam vilium prosapiam
- nobilitat; si mores a rectitudine deficiant, etiam nobilium prosapiam vilescere facient.'

  This seems to say that to be strict in the performance

This seems to say that to be strict in the performance of your assigned duty is true nobility. Comp. Bhag. Gitā, iii. 35, xviii, 47.

- Here புர் = இழுக்கம். See Graul, in loco. In India the men of lowest caste are as tenacious of their dignity and privilege as the highest. The one thing is strong regard to ஆசாரம், ஒழுக்கம், குலத்தர்மம்.

  134. 'Si Brachman obliviscatur eorum, quae didicit,
- deficiat, ejus prosapia destructur, id est abjectus evadet.'

  135. 'Sicuti invidiam habentibus non fit opum incrementure its morum honitate carentibus non fit

ea iterum discere poterit; si vero in morum bonitate

incrementum, ita morum bonitate carentibus non fit celsitudo.'

- 136. 'In morum integritate non relaxantur sapientes, sciendo passuros se esse damnum abjectionis (*i.e.* se minimi esse
- 137. Ex morum integritate celsitudinem assequentur, ex morum integritatis defectu homines intolerabile vituperium referent.' 138. 'Virtutis semina sunt boni mores: mali mores omni tempore
  - malum parient.'

faciendos).'

- 139. 'Morum integritatem possidenti non convenit mala verba, licet
  - indeliberatè suo ore proferre.'
- 140. 'Qui, multa postquam didicerint, sapientum moribus suos conformare nesciunt igorantes dicendi.'

#### CHAPTER XV.

Beschi: Alienam uxorem non concupiscere.

Com.'s analysis:—

I. 1-6. The evils of coveting another's wife.

II. 7-10. The virtue of not doing so.

The terms for a neighbour's wife are பிறனில், பிறனியலாள், பிறன் முன, பிறற்குரியாள், பிறன்வரையாள், பிறன்பொருளாள். Add to these in Nálaḍi, பிறன்றுரம், ஏதின்மணயாள், வம்பலன்பெண். Comp. Nâl. Ch. ix., பிறர்மண தயவாமை, 81–87. 141. 'Stultitia, quae morem habet

concupiscendi mulierem alterius
propriam non reperietur in eo qui in orbe virtutem
et divitias novit.'
Comp. Nâl. 81:

'The fear it brings is great. Its joy is

brief. Each day

If 'tis divulged, death threatens by the King's decree.

And ever 'tis a deed that ends in pains of hell.

O shamefaced men, desire not neighbour's wife!'

142. 'Inter omnes, qui extra virtutem manent (i.e.

qui vitia sectantur),

non est stultior illo, qui in alterius domo sistit
(i.e. alienam uxorem
concupiscit).'

The Com. says, 'Fools, because they not only sacrifice virtue and wealth

as other libertines; but, through fear of detection, lose even the pleasure they sought.'

143. 'Qui procedit concupiscendo malum cum uxore illius qui ei fidit,

144. 'Quantumcunque magnitudinem habeas, quid tibi proderit, si nec tantum, quantum milii granum (i.e. nec minimum) considerando, alienam uxorem adeas.'

## 222 THE KURRAL.

procul dubio non differt a mortuis.'

uxore honestatis limites transilierit, nunquam moriturum (i.e. nunquam desiturum) vituperium referet.' எய்தும் for எய்துவான். The third person in உம் is

145. 'Qui peccandi facilitate allectus in aliena

எய்தும் for எய்துவான். The third person in உம் is one of the oldest forms in the language (see Intro. p. xx. § 7), and is used for both ஆண்பால் and பெண்பால் [Comp. 50. 69]

பெண்பால். [Comp. 50, 69.] 146. 'Ab eo, qui in aliena conjuge honestatis limites praeterierit, inse- parabilia sunt haec quatuor, nempe odium, peccatum, metus et infamia.'

odium, peccatum, metus et infamia.' இகவா is neg. adv. part. § 121=இகவாமல். Comp. Nâl. 82:

' Virtue, praise, friendship, greatness, all these four draw not Anigh the men who covet neighbour's wife. Hatred. Disgrace, and sin with fear, these four possessions dire, Abide with men who covet neighbour's wife.' 147. 'Ille dicetur juxta virtutis proprietatem conjugatus vivere, qui non desiderat corpus mulieris quae est alterius propria.' அறனியலான் (Nannûl, 297)=together with what is true virtue, in an essentially virtuous manner. 148. 'Magnanimitas non respiciendi (i.e. non concupiscendi), alienam uxorem magno in viro et virtus et sublime decus est.' ஒன்றே. Beschi: 'solumne?' Com. says ஓ is எண்ணிடைச்சொல். Râmânuja has ஒன்றதாறே, as Beschi. Graul thinks it is emphatic, but this is not Tamil idiom. 149. 'Si quaeras quisnam sit in hoc maris habitaculo (i.e. in hoc orbe terraqueo), qui boni sit proprietarius (i.e. jus habeat ad bonum asseguen- dum ; est ille qui se non miscet corpori mulieris alterius propriae.' 150. 'Quamvis virtutem non metiens (i.e. virtuti non

se conformans), ei contraria facias, semper tamen tibi

| bonum erit non concupiscere mulierem quae est alterius limites (i.e. alieni est juris).' | intra |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Graul: 'Sich Tugend nicht aneignend'; bu                                                 | t in  |
| note he says, 'not wedding.' The meaning seems to be 'not making virtue his limit,       | ~~ ~~ |
| not to transgress.'                                                                      | so.as |
| 100 00 011111510000                                                                      |       |
| <u> </u>                                                                                 |       |
|                                                                                          |       |
| CHAPTER XVI.                                                                             |       |
| Beschi: Patientia.                                                                       |       |
| Coм.'s analysis:—                                                                        |       |
| I. 1-4. Its excellence.                                                                  |       |
| II. 5-8. Bearing with evil deeds.                                                        |       |
| III. 9, 10. Bearing with evil words.                                                     |       |
|                                                                                          |       |
| NOTES.                                                                                   | 223   |
|                                                                                          |       |
| 150. 'Sufferre eos, qui te despiciunt, instar                                            |       |
| terrae, quae sustinet eos,                                                               |       |
| qui eam calcant, praestans est virtus.'                                                  |       |
| 152. 'Injuria quae tibi fit, quocumque                                                   |       |
| tempore (i.e. etiam cum id                                                               | _     |
| ulcisci possis) [so also Com.] patienter toleran                                         | da    |
| est, sed isto melius                                                                     |       |
|                                                                                          |       |

erit illius omnino oblivisci.'
Comp. Nâl. 65:

'The young man's self-restraint is self-restraint. The gift

Of him who owns no stores of wealth is gift indeed.

When man has means and might to punish

every fault,

If he forbear, call him the patient man.'

153. 'Sicuti inter miserias ea est praestantior miseria, quae hospitem non excipit, ita inter decora illud est praestantius

decus, quod insipientium culpas sufferet ?' This is called எடுத்துக்காட்டுவமையணி : 'As to

cease to entertain
guests is the lowest depths of poverty, so to bear

with foolish men the highest virtue.' (III. Gr. 204.)

154. 'Si tuum honorem a te inseparabilem optas, procedendum tibi est

cautè patientiam custodiendo.'

155. 'Sapientes non aestimant ut quid pretiosum impatientes; aesti-

mant verò ut aurum patientes, eos cautò custodiendo (i.e. cavendo, ne quid indecorum iis fiat).'

156. 'Qui de injuria sibi illata ulciscuntur, unius diei gaudium referent, qui verò eam patienter sufferunt, usque ad mortem laudabuntur.' 157. 'Quamvis tuus proximus tibi injustum quid fecerit optimum tibi erit nil facere contrarium virtuti, commiserans illum ob damnum quod in altera vita ei paratum est.' Comp. Nál. 221, 223: 'When those to whom as good with strong desire we clung, Prove otherwise; keep the sad secret undivulged! The growing grain hath husk; the water hath its foam; And flowers have outer sheath of leaves.' 'Lord of the lofty hilly land, where hum the bees Through all the flowery Gongu glade!

Through all the flowery Gongu glade!
Though friends
should work
Ills passing thought, to bear is only thing
that 's meet:

Patience of one is friendship of the twain.'

158. 'Eos qui ob animi elationem faciunt quod

nimium (i.e. injustum) est, tu tuâ aequinimitate victos dimitte.' The verse seems to embody the idea of S. Paul's injunction, 'Be not overcome of evil, but overcome evil with good.'--Rom. xii. 21. 159. 'Ipsis qui omnibus renunciarunt, majorem munditionem (i.e. splendorem seu perfectionem) habebunt conjugati, qui patienter suf224 THE KURRAL.

ferunt mala verba quae ore proferunt qui limites transiliunt (i.e. qui . nimis elati sunt).'

160. 'Qui poenitentiam agunt jejunando magni quidem fient, sed posteriores iis qui aliorum injuriosa verba patienter sufferunt.' Comp. Nál. 58:

'To bear with those that speak despiteful words; yea, more, To say, "Ah, will they sink in other world to

hell, The place of fire, as fruit of their despiteful

words," And grieve, is duty of the perfect men.'

#### CHAPTER XVII.

#### Beschi: Invidià non Affici.

The last Chapter treated of பொறை or பொறுமை, while the common word for envy is பொறுமை 'the not enduring.'

Com.'s analysis:-

I. 1, 2. Its absence is excellent.

II. 3-8. The evils of this temper.

III. 9, 10. Contrasted in effects.

161. 'Proprietatem non habendi invidiam in suo pectore viam cuique esse ad celsitudinem assequendam,

quisque secum statuat.'

The order is much inverted: 'Let (any) one (ஒருவன்) esteem (கெள்க) the quality which is free from envy in its soul (தன்—வியல்பு) as the way of decorum (ஒழுக்காருக).' See 131, where ஒழுக்கம் is to be

- cherished more than life.

  162. 'Si valueris erga omnes (i.e. etiam erga hostes),
  ab invidiâ immunis esse, hoc inter omnia decora par non
- habebit.'
  163. 'Qui aliorum emolumentum non desiderando, illud iis invidet, dicetur nolle emolumentum à virtute profluens.'
  - 164. 'Ex invidià malum alteri non inferunt sapientes

| sciendo damnum quod ob id experientur (propriè, quod   |
|--------------------------------------------------------|
| patienter in illa mala via).'                          |
| 165. 'Invidus, quamvis omnes suos hostes destruat,     |
| ruinam patietur, quia ad eum destruendum ipsa sua      |
| invidia satis superque est.'                           |
| 166. 'Ejus qui invidis oculis aspicit ea, quae         |
| caeteris dantur, familia ad vestitûs ac cibi inopiam   |
| redigetur.'                                            |
| 167. 'Dea felicitatis invido irata, suae sorori, (quae |
| est dea miseriae) eum prodet.'                         |
| 168. 'Crudelis illa, quae dicitur invidia, hujus       |
| mundi felicitatem destruit, et postremò ad inferos     |
| perducit.'                                             |

NOTES.

The idea is expanded in Psa. lxxiii.

infelicitas attentè

170.

225 169. 'Invidi hominis felicitas, et recti hominis

consideranda est.' Prosperity cannot proceed from envy, nor ruin from its opposite. If, then, an envious man be prosperous, or an unenvious person suffer loss, the wise will ponder the mystery. Com. says, 'old deeds' are the cause.

'Nemo per invidiam dives evasit;

Nemo ob invidiae carentiam evasit pauper.'

#### CHAPTER XVIII.

Beschi: Non inhiare alienis bonis.

Com.'s analysis:—

I. 1-7. Evils of coveting other men's goods.

II. 8, 9. Excellence of not coveting.

III. 10. The two contrasted.

171. 'Si, sine ullo jure, alienis bonis inhiaveris, id tibi et familiae

destructionem, et varia eo ipso tempore detrimenta causabit.'

172. 'Qui injusti vocari erubescunt, ob desiderium emolumenti, quod

aliena bona afferunt, non faciunt quid, quod aequi censurare possint.'

173. 'Ob desiderium instantanei gaudii, quod affert alienorum bonorum possessio, virtuti contraria non facit, qui alia

(nempe in aeternum duratura) gaudia desiderat.'

174. 'Qui sensus devictos, et ab omni

| deceptione immunem scient | iam        |          |      |       |
|---------------------------|------------|----------|------|-------|
| habent, aliena non con    | cupiscent, | neque ir | ı su | ıae   |
| paupertatis remedium.'    |            |          |      |       |
| 175. 'Quidnam tibi        | proderit   | acutum   | et   | vasta |
|                           | _          |          |      |       |

eruditione praeditum ingenium, si aliena concupiscendo, apud omnes stulta opereris.'

176. 'Qui ob desiderium charitatem erga proximos exercendi, statum

conjugalem, qui via est ad illis subveniendum, amplexus est, aliena

concupiscendo, solâ fraudulentorum ad illa assequenda mediorum investigatione, suum propositum destruet (quia fraus omnis charitati

adversatur).' 177. 'Noli appetere emolumentum aliena concupiscendo partum, quia

dum illud fructicaverit, difficile erit, ut ex illo bonum fructum referas.'

178. 'Si quaeras quidnam sit unde tua felicitas immunita consistere possit, opus est ut non concupiscas quae alius

concupiscit fortunae bona.' 179. 'Dea felicitatis apud eos, qui scientiam

habent non concupiscen-29 226

THE KURRAL.

180. 'Si non praevidendo mala, quae inde sequuntur, aliena concupiscas, id tibi ruinam pariet; elevatus verò animus, quo tale desiderium a te distinueris, tibi decus pariet.'

tem aliena bona, ex eo quod noscant, id esse virtuti consentaneum, sedem figet, sciens illum locum suae

# CHAPTER XIX. Beschi: Non detrahere.

# Com.'s analysis:— I. 1. Benefit of the virtue of abstaining from

backbiting.

mantione consonum esse.'

II. 2-4. Detraction a cruel evil.

III. 5-9. Faults resulting from it.

181. 'Quamvis nec virtutem sectaris, et ei contraria facias, semper tamen tibi decorosum erit dici,

quod detrahere nescis.'

182. 'Virtutem exterminando vitia sectari malum est,

sed eo pejus erit proximo praesenti fictam laetitiam ostendere et absenti detrahere.'

183. 'Ad assequendum fructum de quo virtutis

- scientia loquitur melius est mori, quam vivere proximo absenti detrahendo et praesenti falsam amicitiam ostendendo.'
  184. 'Quamvis aliquis coram te sine ulla commiseratione asperrima in te verba proferat, tu noli
- unquam post ejus tergum verba loqui quae futurum non respicient (i.e. quae non attendant ad mala quae inde sequentur).'

  185. 'Detractor, qui virtutem laudat, quod ex
- detrahendi, cui se manciparit.'
  186. 'Si tu alicujus vitium manifestaveris, ille
  inter omnia tua vitia, ex quae majora sunt seligendo

corde id non faciat, dignosci potest, ex vili officio

manifestabit.'

- தன் = உடைய 'the chief faults, culled out, of him who . . .'
- 187. 'Detractores, nescientes laetis verbis amicitiam fovere, suis odiosis verbis et ipsos sibi
- amicitiâ junctos a se alienabunt.'
  188. 'Qui indolem habent detrahendi ipsis suis
  amicis, quid, quaeso, facient suis inimicis?'
- 189. Nonne ex mero virtutis motivo tellus sustinet eos, qui proximo detrahendi vile munus exercent?'
- 190. Si quisque eo modo, quo censurat inimicorum vitia censuraret suum detrahendi vitium, esset ne inter homines detractionis malum?

#### CHAPTER XX.

Beschi: Otiosa verba non loqui.

Com.'s analysis:-

I. 1-6. The evil of using idle words.

II. 7-9. The virtue of eschewing them.

III. 10. What to speak, and what not to

speak.

191. 'Qui audientibus stomacum causando inutilia loquitur ab

omnibus contemnetur.'

Beschi reads எல்லாரானும், which destroys metre. It is வே. தொ.

(§ 270).

192. 'Coram multis vana loqui pejus est, quam amico injuriam

facere.'

193. 'In utilia verba quae diffuse profers, te fatuum praedicant.'

194. 'Si in coetu infructuosos ac vanos

sermones institueris, nec laetitià audientes afficies, et probi nomen amittes.' He reads நன்மையுணிங்கும்='ex probitate alienabuntur.' Comp. Nal. 71:-'Lord of the pleasant land, where down the mountains cool The streams as garlands fall! with fools no converse hold. The fool will speak all words that hurt. As best you can To slip away from him is good.' 195. 'Si praestans vir futilia loquatur, statim suam magnitudinem atque aestimationem amittet.' 196. 'Eum qui in futilibus sermonibus tempus terit, hominem ne vocato, hominum scoriam voca.' 197. 'Praestanti viro non adeo nocet irrationabilia loqui, uti nocet loqui futilia.' 198. 'Qui ingenio pollent difficilia quaeque perscrutante, verba, quae notabilem fructum non habeant, proferre non audent.' 199. 'Qui ab erroribus defaecatum et perfectam scientiam habent, neque per oblivionem infructuosa loquuntur.'

200. 'Ex quae loqui vis, ea quae alicujus momenti sunt, loquere; ea quae nullius momenti sunt, silentio involve.'

228

THE KURRAL.

# CHAPTER XXI. Beschi: Peccati metus.

Com.'s analysis:—

I. 1-3. Evil deeds to be dreaded.

II. 4-9. Evil done to others brings evil on oneself. III. 10. He who does no evil, suffers none.

201. 'Qui peccata patrarunt peccatum non timent, qui vero probi sunt valde timent peccati fascinum.'

202. 'Cum ignis quandoque bonum, peccatum vero semper malum afferat, plusquam ignem peccatum time.'

203. 'Inter omnes scientias eam praestantissimam dicent, quae etiam cum occasio se affert faciendi hostibus quidquam quod peccaminosum sit, scit ab eo abstinere.'

204. 'Neque per oblivionem aliorum damnum excogites; si enim excogitaveris, excogitantis ruinam Deus excogitabit.'

adsit, peccare noli; si peccaveris, nec novas divitias assequeris, et caetera, quae ante possidebas, amittes.' 206. 'Qui non vult a malis perimi, nolit ipse caeteris malum facere.'

205. 'Etiam nullum aliud tuae ruinae remedium

207. 'A quovis potenti hoste evadere poteris; qui est peccatum per- petuô te insequendo, tandem te perimet.'
208. 'Peccatoris ruina ab eo inseparabilis est, non

secus ac umbra à corpore.'
209. 'Si teipsum amas, nil quod malum sit,
quantumvis minimum, facere audeas.'
210. 'Si dixeris, quod quis a rectâ viâ aberrendo

malum facere non audet, scito quod ille difficulter ruinam patietur.'

### CHAPTER XXII.

Beschi: Munificum esse cum iis, cum quibus mundi mos id postulat, puta cum templis, cum pauperibus, cum propinquis, cum amicis, cum hospitibus. A.: Bienfaisance éclairée. Drew:

The knowing and discharging of those acts of benevolence, which are approved by

the world. Com.'s analysis :-I. 1-3. The excellence of due beneficence. II. 4. Neglect is death. III. 5-7. Wealth is thus of value. IV. 8, 9. Poverty should not hinder it. V. 10. Real loss cannot accrue from it. 229NOTES. Com.: 'He has spoken of evils from which mind, tongue, and body are to be guarded, now he speaks of good things to be done. 211. 'Sicuti pluvia suo tempore non desinit pluere, licet nullum a terrà retributionem ferat, ita non debet munificentia omitti, etiamsi nulla sit retributio.' 212. 'Omnia quae quis suâ industriâ cumulat, ad quid ei dantur, nisi ut munificus sit cum iis, cum quibus mos id postulat?' 213. 'Neque in coelo, neque in hac terra, facile erit adipisci bonum quod majus sit munificentia in eos, in quos par est eam exercere.'

214. 'Qui in munificentiâ morem servat vivus dicendus est : caeteri, licet vivant, inter mortuos sunt recensendi.' 215. 'Divitiae illius, qui erga eos, quos mundi mos postulat, munificentiam exercet, simile sunt lacui aquâ pleno juxta oppidum.' 216. 'Divitiae, si possideantur ab eo, qui munificentiam exercere gestit, perinde se habet, ac si arbor fructifera in medio oppidi fructibus referta sit.' 217. 'Divitiae illius, qui habet praestans illud decus munificentiam exercendi, similes erunt arbori medicinali, quae sit omnibus obvia. 218. 'Qui scientiam habent gnaram obligationis, quam quisque habet morem servandi, etiam cum divitiis carent, munificentiam totaliter non deserunt, sed pro viribus illam exercent.' 219. 'Munificum virum pauperem evadere non adeo illum vexat, uti displicentia, quam habet, quod nequeat exercere munificentiam ut

220. 'Si ex munificentiâ inopiam gigni

aequum est.'

Beschi: Eleemosinae largitio.
சுகை is the S. दान தானம். The Com. says: 'The last chapter refers to this world; this to the next world. There charity is inculcated as due to a man's position, here as necessary to the obtaining of vidu.' சுதைக

221. 'Iis qui omnino pauperes sunt, aliquid largiri virtuosa largitio erit, nam caeterae omnes largitiones conditionem habent retributionis : quia vel factae in

inopiam adeo pretiosam esse, ut quovis pretio

230 THE KURRAL.

The real nature of charity: it seeks no return.

retributionem, vel ob spem retributionis.'

'act of giving'; Fa 'gift'; § 143.

dixeris, ego dicam talem

ipsum vendere opus sit.'

emi debeat, etiamsi te

222. 'Quamvis tibi suadeant optimam ad coelum

viam esse divitias cumulare, semper malum puta;

quamvis tibi suadeant sua erogantibus aditum in coelo non esse, tu semper id optumum puta.' எனினும்=' though it were possible for them to say this, which it is not.' 223. 'Pauperi stipem petenti, non profitendo abjectum illum verbum, "nil habeo," statim stipem erogare, vivorum nobilium conditio est.' Since am is plural, we must supply aid twice: உரையாமையும் ஈதலும் (Intro. p. xviii. e). 224. 'Malum est a mendico rogari quousque ejus vultum laetum aspexeris.' The use of  $u \Theta$  is noteworthy. 225. 'Decus est poenitentium famem tolerare, sed hoc inferius est decore eorum, qui caeterorum fami consulunt. 'Charitas perfectior est poenitentiâ.'

hoc non amittit; sed in manu pauperis deponit, deinceps sibi profuturum.'

227. 'Difficile est ut pessimus morbus famis aggrediatur eum qui didicit suum cibum cum caeteris partiri.'

227. 'Ministricors ille, qui suas divitias caeteris

non elargitas in morte amittere, quam caeteris distribuere mavult, nonne ignorare videtur quale gaudium afferat caeteros suis largitionibus laetificare?

226. 'Qui pauperum fami consulit, aliquid erogando,

| ± ±                                                    |
|--------------------------------------------------------|
| indecorum sane est sua, usque ad fastidium, sine socio |
| (i.e. exclusis pauperibus) comedere?                   |
| 230. 'Morte pejus nullum est malum; sed ubi            |
| largitio non jungitur, bonum erit mori (quia cessat    |
| terrae illud inutile pondus).'                         |
| அதா+உம் 'even that'=அதுவும், but அளபைடை                |
| takes the place of a.                                  |
| •                                                      |
|                                                        |
|                                                        |
| CHAPTER XXIV.                                          |
| Beschi: Laus, i.e. laudabiliter vivere. G.:            |
|                                                        |
| Ruhm. 'Renown.' The word புகுந்=' praise, fame,        |

229. 'Plusquam ipsum mendicandi officium

glory.' A.: Honneur. THE Com. says it is 'the reward that comes to the householder in this life, who obeys the precepts contained in the foregoing chapters. It is chiefly

bestowed on those who give. Hence its place after the chapter on giving.' 231

I. The special excellence of it (3). 1. Man's greatest gain on earth.

NOTES.

- 2. The theme of those who talk—not of poets only. His name becomes a 'household world.'
  3. Spontaneously—by the world's consent—it ever rises.

  II. The excellence of those who gain it (2).
  4. They gain in both worlds.
  - 5. They turn all to gain.
    - III. The inferiority of those who gain it not (4).
      6. Their life a failure.
      - 7. They bring reproach on themselves.
- 8. A good name is the best thing he can leave behind. This he
- forfeits.
  9. They bring a curse on the earth: mere cumberers of the
  - ground.

    IV. The contrast: living and dead (1).
- 10. Fame is life: its absence, death.

  The picture of the life of the virtuous Tamil householder, as drawn
- (in Ch. v.-xxiv.) by the Pariah weaver-priest of Mayilâpûr a thousand
- years ago, is, it will be admitted, a very attractive one; and there is reason to believe that the villages of the

Karnatic still contain many worthy householders

```
whose life is governed by the rules here
   prescribed.
     231. 'Ita vive ut munifici laudem assequaris,
nam nihil est homini
   quod in hac vitâ magis profectum sit.'
     232. 'Quidquid homines dixerint, vera laus in
eum cadet qui paupe-
   ribus necessaria largitur'; or, 'Quotquot poetae
intexunt laudes omnes
   in eum cadent, qui pauperibus aliquid largitur.'
      233. 'Unam si excipias laudem, nil aliud est in
mundo quod immortale
   sit.'
      234. 'Si intra terrae fines immortalem
assequaris laudem, mundus
   deorum suos cives non curabit; i.e. suorum civium
oblitus in te oculos
   convertet.'
     235. 'Damnum emolumento esse, et mortem
vitam esse, non facile
   invenies, nisi apud magica prodigia monstrantes.'
      He explains: 'Glory is like magic, which
exhibits gain in loss and
   death in life; for it makes poor men happy, and
causes the dead to live
   in the memory of men.'
      236. 'Si nascaris, cum dotibus laudabilibus
```

habent, melius est si non nascantur, quam si nascantur?' 237 (240). 'Dedecus est homini non assequi id

per quod non toti
morimur, sed pars nostri in terris remanet, nempe

[237 and 240 are interchanged in Beschi.]

232 THE KURBAL.

nascere, qui has non

238. 'Terra quae sustinet homines laude carentes suam foecunditatem in sterilitatem vertet.'
239. 'Qui sine notâ vivunt, ii sunt vivi; qui sine

laude vivunt, ii sunt mortui.'
240 (237). 'Qui absque laude vivit, si a caeteris
despiciatur, cur de illis queritur, de se ipso queri debet.'

#### CHAPTER XXV.

### Beschi: 'Virtutes religiosorum,

i.e. de virtutibus eorum propriis, qui omnibus renunciarunt, ne affectus ad aliquod sensibile impedimento sit ad aeternam gloriam assequendam.

அருள்='amor proximi, seu commiseratio in illum.' 1 Cor. xiii. This is the beginning of the section of தறவறம்,

or 'the virtue of renunciation': ascetic virtue. The praises of ascetics have already been celebrated in Ch.

III. This section is divided into two parts—
Ch. xxv.-xxxIII., விரதம் [S. vrata], 'religious observances;'

Ch. xxxiv.-xxxvii., ஞானம் 'wisdom'; to which is added a chapter on ஊழ் 'fate, destiny.' I feel a doubt as to the authority for the divisions and titles throughout the work

and titles throughout the work. அருள் is defined by Com. as 'the tenderness (கருண்) which, without any association or connection

with them, naturally is felt for all that live.' What அன்பு 'special affection' (Ch. viii.) is to the house-holder, that அருள் 'general tender regard' is to the ascetic.

Com.'s analysis:—

I. Its special excellence (2).

1. It belongs only to the good.

It is the outcome of all teaching.
 II. It removes affliction in both worlds (3).

3. Gracious men escape the 'evil world.'

4. It saves from vice.

5. The testimony of universal experience. III. The evils of the absence of 'grace' (4).

| 6. Oblivion of higher things.                                                                                                                                                 |                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| 7. No future bliss.                                                                                                                                                           |                     |
| 8. Irreparable loss.                                                                                                                                                          |                     |
| 9. No virtue without it.                                                                                                                                                      |                     |
| IV. How to cultivate it (1).                                                                                                                                                  |                     |
| 10. Put yourself in their place.                                                                                                                                              |                     |
| NOTES.                                                                                                                                                                        | 233                 |
| The 'methods,' ஆற, in 242, are said by be:—(1) காட்சி 'perception by the sens அனுமானம் 'inference'; and (3) ஆகமம் '; This differs somewhat from the Nyâ Tarkasangraha, p. 40. | es'; (2) authority. |
| 241. 'Inter omnes felicitates, illa est                                                                                                                                       | praestans           |
| felicitas quae deri- vatur ex amore proximi;                                                                                                                                  |                     |
| derivatur ex divitiis vilibus etiam vilibus                                                                                                                                   |                     |
| communis est.'                                                                                                                                                                |                     |
| Ellis: 'The highest felicity is that which                                                                                                                                    | proceeds            |
| from universal benevolence; the felicity proceed                                                                                                                              |                     |

242. 'Mature omnia considerando proximi amorem assequi cura; nam si consideres omnes diversas sectas, quae inter homines vigent, videbis hunc ab omnibus tanquum socium admitti.'

wealth is enjoyed even by the vilest of mankind.'

Ellis: 'On due consideration it will be found, that all sects maintain that the aid of charity is necessary to obtain felicity; reflect carefully, therefore, and cherish the benevolent affections.' 243. 'Qui in suo pectore proximi amorem fovent, non intrabunt in mundum afflictionis, ubi tenebrae regnant.' 'They enter not the world, where Ellis: darkness reigns And where affliction howls, whose bosoms glow With love for all their kind.' 244. 'Qui homines in mundo existentes a malis defendendo erga ipsos charitatem fovent, his, ex unanimi sapientum voce, nil est, unde sibi malum timere possint.' Ellis: 'Those who in their hearts cherish charity towards all existent beings, they truly say, need not fear any mischief to themselves.' 245. 'Quod iis, qui erga proximum amorem servant, nullum malum obveniat, testis est vasta haec terra, in quâ venti spirant (quae nescit exemplum in contrarium).' Ellis: 'Witnesses the mighty earth, where'er reach The charitable man.' 246. 'Sapientes dicent, illos qui amorem proximi a se alienando, contraria faciendo procedunt, oblitos esse malorum, in quae incidunt, qui a virtute deficiunt.' 247. 'Eodem modo quo divitiis carentes frui nequeunt hujus mundi gaudiis, amore proximi carentes frui nequeunt alterius mundi gloriâ.' Ellis: 'The other world (i.e. its joys) belongeth not

devoid of charity, as this world belongeth not to

248. 'Qui divitias amiserunt poterunt aliquando

Send forth their blasts, that evil cannot

30 234THE KURRAL.

qui vero amorem proximi dimisit, difficile est ut iterum vere virtuosus sit.'

the winds

to those who are

of wealth.'

those who are devoid

florescere uti prius;

Ellis: 'Those now devoid of wealth may hereafter

habent ac Dei notitia in mente capto.'

He adds: 'Both things are impossible.'

Ellis: 'As the comprehension of the true God, without clearness of understanding is impossible; so, also, is the practice of virtue without charity.'

250. 'Dum in proximum qui te debilior est, absque pietate inveheris, memento, qualis tu sis, quum coram

flourish in happi-ness; but those devoid of charity

249. 'Virtutes omnes, quas exercet, qui amore proximi caret, si bene consideres, perinde se

cannot be free from offence.'

caeteris te potentioribus adstas.'

Ellis: 'Imagine thyself before those more powerful than thou art, when about to treat harshly those more weak than thyself.'

# CHAPTER XXVI.

## Beschi: Abstinentia a carnibus.

251. 'Qui ut sua caro pinguescat, alienas carnes comedit quinam eum viventibus lenitatem et clementiam exercere dicetur?'

exercere dicetur?'
252. 'Sicuti qui suas divitias custodire nescit, illarum possessionem non habet (quia illas amittet); ita

253. 'In quonam differt animus illius, qui ob solum gustum carnes viventium comedit, ab animo illius qui ob solum gustum arma capit ad viventium necem? (Nil inter se different, cum uterque ad illorum necem dirigatur.)' 254. 'Si quaeras quid sit lenitas, quid ejus contrarium, scito esse haec duo, nempe viventia non mactare, et ea mactare; quapropter vir- tuosa esse nequit illorum carnium comestio.' 255. 'Ab abstinentiâ a carnibus viventium vita servatur, quapropter eos qui viventium carnes comedunt, infernus iterum non evomet (i.e. diu in inferno cruciabuntur).' 256. 'Si dicas non mactari in mundo viventia ad finem comestionis, jam nullus erit, qui carnes ob pretium det.' This points to the controversy between the Buddhists and the Jains. The former might not slay, but might eat the slain. The latter, with more consistency, were forbidden to eat or slay. Comp. Manu, v. 51. 235 NOTES. 257. 'Illi quibus cadavera nauseam causant, qui poterunt sine stomacho carnibus vesci, si considerent

qui carnes comedit, lenitatis possessionem non habet.'

- eas ex alterius viventis cadavere refectas esse?' Here B. takes unit = 'cadaver,' as though it were 1 PARTIO 258. 'Qui scientiam habent ab omni deceptione immunem non vescentur carnibus, quae non sunt nisi
- cadavera. 259. 'Melius est non comedere carnes damnificando
- alicujus viventis vitam, quam mille victimas immolare butyrum fundendo super illas.' 260. 'Eum qui viventes non mactat, et carnes respuit, viventia omnia junctis manibus venerabuntur.'

### CHAPTER XXVII. Beschi: Poenitentia.

261. 'Ex vitae austeritate provenientia incommoda patienter ferre ac ne caeteris molestiam aut dolorem afferat, sui depressionem et

mortificationem aequo animo tolerare, duo sunt, quae poenitentiae formam constituunt.'

262. 'Iis qui supradictam poenitentiam possident, praeter meritum, quod illis obvenit,

poenitentiae quoque virtus oritur; qui vero supradictam poenitentiam non habent infructuosè in

263. 'Sub praetextu subveniendi Religiosis nonne caeteri obliti videntur poenitentiae, quam agere debent?' B. adds : 'Sensus est, falsum esse, quod plurimi putant, Poenitentiae virtutem propriam esse status religiosi, non vero conjugalis, et sufficere si conjugatus Religioso succurrat, ut in suo statu poenitenti vivat, nam poenitentia est cuilibet statui necessaria.' Dr. Graul more exactly translates: 'Ceteri studiosi poenitentibus sub- veniendi-num forte poenitentiae obliti sunt?' This seems to be correct. But in his German version he says: 'Die Andern, den Andern beizuspringen willens, haben wohl der Busse vergessen'; and explains substantially as F. Beschi. The Com. says the meaning is Penitence is more than gifts.' The sense seems to

poenitentiae virtute acquirendâ laborant.'

Penitence is more than gifts.' The sense seems to be, 'The householder, though he perform no penance himself, is not unmindful of it; since he supplies to penitents the means by which they live to perform their penitential acts; and so he shares in the reward and merit of those acts.' Comp. 41, 46, and the whole scope of Ch. v.

236 THE KURRAL.

264. 'Virtutis hostium destructio, et virtutis fautorum cumulatio, si bene consideres, per

poenitentiam obtinentur.' B. read ஒன்னைர; but says the metre requires ஒன்னர், which is the text of the Madras editions. 265. 'Cum per illum obtinere possis omnia, quae

in futuro seculo cupis bona, poenitentiam in hoc mundo exercere debes.'
266. 'Qui poenitentiam agunt sibi emolumentum

parant; caeteri qui, concupiscentiae laqueis irretiti, eam non agunt, damnum sibi parant.'

Comp. Nál. 51:-

'As when lamp enters darkness flies, so sin stands not Before man's penitence. As when in lamp

the oil

Wastes, darkness rushes in, so evil takes its

place

Where deeds of virtue cease.'

267. 'Sicuti aurum in igne lucidum evadit, ita

corporis afflictatio poenitentium animum nitidum reddit.'

268. Beschi: 'Eum qui perfectam sui animi possessionem obtinuit, caeteri mortales, qui tale decus not habent, venerabuntur'; adding, 'perfecte autem suum animum possidet, qui eum non dividit eum concupis- centiis suis, à quibus per poenitentiam emancipaverit sese.'

He explains some by perfecte. The Védânta

Comp. M. Arnold :--'We see all sights from pole to pole,

philosophy would interpret தானற by அகங்காரமற 'so

that the I, the sense of self may cease.'

And glance, and rush, and bustle by, And never once possess our soul,

Before we die.' 269. 'Qui poenitentiae decus obtinuerunt, et

ipsius "Yamnis" qui deus est mortis, poterunt manus effugere (hoc est, immortales evadere).'

270. 'Causa cur plurimi verâ virtute careant, est quia poenitentiam agunt pauci, plurimi eum non agunt.'

## CHAPTER XXVIII.

Beschi: Hipocrisis; i.e. virtutis species, cui animus non jungitur, sed exterius tantum demonstratur. A.: Feinte moralité.

271. 'Eum, qui animo fraudulento virtutem quâ caret exterius fingit, quinque elementa, quae

ejus corpori mixta sunt, interius deri- debunt.' 237 NOTES.

The Sanskrit Tarka Sangraha (Ballantyne), p. 3, gives nine categories: 'earth, water, light, air, ether, time, place, soul and mind.' Beschi interprets: 'Hippocrita ab ipsâ suâ conscientiâ (qui per elementa sibi admixta designatur) quae suae fictionis testis est, deridebatur.' A.: 'Les cinq éléments (de son être).' 272. 'Talem virtutis speciem fingas, quae coelum ipsum aequet :quid tibi proderit, si tuae cum conscientiae testimonio pravus fueris?' 273. 'Virtutis larva, quam in exteriori habitu prae se fert qui virtute vacuus suis concupiscentiis habenas laxat, est sicuti larva bovis, qui tigridi pelle coopertus segetes depascitur.' 274. ' Poenitentiam fingendo poenitentiae dissona facere, perinde est ac venatoris officium, qui post arbustum se celando, aves decipit.' 275. 'Ficta virtus eorum qui se dicunt affectibus orbos, ut magnifiunt, multa ac talia damna affert, ut dicere cogantur, eheu! quid

feci.' 276. 'Nemo est in mundo inclementior (vel saevior) iis, qui interius affectibus non renuntiando, sed exterius quasi affectibus orbos se praebendo vivunt, decipiendo eos, a quibus vitae subsidia extorquent.' 277. 'Aliqui sunt in mundo, quid quoad exteriorem habitum spectati similes videntur semini குன்றிமணி dicto; in interiore verò statu, nigriores sunt apice ejusdem seminis?' 278. 'Multi homines interiorem animi nequitiam lavacris aliisque actionibus exterioribus virtutem redolentibus celando procedunt.' 279. 'Sagitta quamvis recta sit crudelis est; cithara licet tortuosa dulcis est (idque ob affectus quos causant);

eodem prorsus modo homines non sun aestimandi ex aspectu, sed ex operum qualitate.' 280. 'Nec capitis rasio nec longa caesaries

ab iis, quae sapientes reprobant.'

opus tibi erit, si abstinueris This alludes to the diverse practices of Çaivas,

of whom the Pandarams

would determine.' Sir A. Grant adds: 'The thoughtful man stands as the representative of the absolute reason of man, manifested in the individual consciousness.' The фρόντμος in the குறன் is variously named as கற்றவன், அறிந்தவன், சான்றவன், and collectively உவகு. Comp. 140, 280, Ch. XLIII. 238THE KURRAL. CHAPTER XXIX. Beschi: Nullum defraudare. 281. 'Qui dicitur coelestem gloriam sine contemptu

shave the head, and the Tambirans, with Yôgis

The poet's idea as to the standard of

Aristotle (Ethics, II. vi. 15, Sir A. Grant's ed.,

of άρετη (அριά) as ώρισμένη λόγω καὶ ώς αν δ

by a standard according as the thoughtful man

in general, allow the hair to grow.

moral excellence is that of

φρόνιμος δρίσειεν, 'determined

vol. i. p. 499) who speaks

assequi desiderans, cavere debet, ne caeteros in aliquo, quantulum cunque illud sit, defraudet.' 282. 'Cum ipsa peccandi intentio peccatum sit, noli unquam dicere, seu cogitare dicendo, aliena bona per fraudem rapiam.' 283. 'Fraude partum emolumentum, quasi limites transgrediendo ruinam afferet.' 284. 'Aliquem defraudandi cupiditas, quamvis dum nascitur parva quaedam culpa videatur, cum tamen fructificat, immortalia danna affert.' 285. 'In iis qui obtutum figunt (i.e. animum intendunt) in vile officium defraudandi caeteros, reperiri nequit possessio amoris erga proxi mum necessarii cuique qui statum religiosum intendit.' 286. 'Qui nimiam cupiditatem habent caeteros defraudendi non possunt procedere conformiter perfectioni in quâ sistunt.' 287. 'Tenebrosum consilium defraudandi caeteros non invenitur in eo qui ambit decus ex justitiâ proveniens.' 288. 'Sicuti ab eorum animo, qui justitiam servare sciunt, inseparabilis est virtus; ita ab eo, qui aliena rapere didicit, inseparabilis est fraus.' 289. 'Eo ipso tempore in quo mensuram non servant, sibi ruinam parant ii, qui nil aliud scire videntur nisi aliena rapiendi officium?' 290. 'Qui proximum defraudant incerti sunt de vitâ temporali ; · qui verò neminem defraudant certi sunt etiam de eternâ.'

# CHAPTER XXX.

Beschi: Oris integritas. Com.: மெய்யின் துதன்மை.

291. 'Si quaeras, quid sit quod dicitur oris

integritas, scito esse non loqui nisi talia, quae nullum in se malum contineant.'

292. 'Et ipsum loqui falsa in oris integritate locum habebit, sine culpâ proximo bonum afferat.'

He adds: 'Sermo est de falsitate sine mendacio prolatâ.'

· NOTES.

239

'S. Paul's position appears to be that the duty of truth-speaking is

an offshoot of the ordinary relations of man to man, and that it is a con-

sequence of men being members one of another. The ground for the duty is the relation of charity in which we stand to each other, of the unity, moral and social, by which we are connected with each other. Eph. iv. 25.' Compare the whole passage, pp. 155-160, in Mozley's Ruling Ideas in Early Ages. 293. 'Noli unquam sciens ac prudens mentiri quia post prolatum mendacium tuamet te conscientia vexabit.' தன்னெஞ்சறிவது is nom. of respect. ' Lie not in regard to that of which thy mind is conscious.' 294. 'Si in loquendo nunquam contra tuam mentem ieris (processeris) in mente sapientum omnia possidebis decora.' 295. 'Si animum habeas a quovis mendacio refugientem, et os huic animo conformiter loquens, ipsos poenitentes, atque eleemosinarios superabis.' He adds: 'It is easier to afflict the body and to give alms than to guard oneself from every falsehood.' 296. 'Nil est ita laudabile uti oris integritas, cum per ipsum sine labore ac molestià adipisci possis bonum quod tibi afferrent caeterae virtutes omnes.' But comp. 323. 297. 'Si constanter oris integritatem servaveris, bonum est caeteras virtutes exercere.' Beschi thinks பொய்யாமை = (1) oris integritatem; (2) constanter. In செய்யாமைசெய்யாமை he sees a double negative='non facere omissionem.' The absence of truthfulness would invalidate every virtue: 'First secure truth, and then do not omit the practice of any virtue.' The repetition (அடுக்கு, III. Gram. 200) is for emphasis. 298. 'Corporis munditiem parit aqua, animi munditiem parit oris integritas.' 299. 'Non omnis splendor proprius est sapientis splendor; proprius ejus splendor est in oris integritate splendere.' A. : 'C'est la lumière (d'une bouche) qui ne ment pas.' 300. 'In omnibus scientiis, quas veridicas ego novi, nil est quod

240 THE KURRAL.

CHAPTER XXXI.
Beschi: Non irasci.

superat veracitatis decus.'

THE commonest word for this, the S. கோபம், குறள். We have வெகுளி, சினம், கதம், q.v.

# is not found in the

301. 'Si irasci caveas in eum, qui id meretur, dici

poteris irae frae- nator; nam in eum, qui id non meretur, quid si irascaris, quid si non irascaris?' செல் gives another idea: 'Where your anger can make itself felt.' I see no reference to merit. 302. 'Insuper irasci in te potentiores malum est; sed multo pejus erit irasci in tibi inferiores.' In one case you hurt yourself, in the other both your foe and your-self. 303. 'Cum ex eo semper tibi malum obveniat, noli alicui irasci, sive te major sit, sive minor, sive aequalis.' யார்மாட்டும் includes வலியார், எளியார் and ஒப்பார். 304. 'Est ne hostis tam noxius uti interior hic hostis nempe ira, quae vultûs laetitiam et cordis serenitatem destruit?' 305. 'Si teipsum a malis defendere cupis, ab irâ cave, nam nisi caveris, tu amet ira te cruciabit.' 306. 'Irae ignis non modo eos, in quibus gignitur, adierit; sed etiam tabulam securitatis quam in hoc miseriarum pelago habent, nempe consanguineos, et amicos absumit.' 307. 'Ejus qui iram sibi proficuam putando eam sibi comitem adsciscit, ruina ita infallibilis est uti infallibilis est ictus manu terram percutientis.' 308. 'Etiam ei, qui tibi tale malum fecit, ut aequet splendorem plurium ignium sinul junctorum, si possibile tibi erit, non irasci optimum erit?'

admiserit, omnia quae cogitaverit bona simul obtinebit.' 310. 'In ira exorbitantes sunt mortuis similes; qui iram fraenant, similes sunt iis, qui in coelo felicitur vivunt.'

309. 'Si quis neque irascendi cogitationem in corde

NOTES.

241

# CHAPTER XXXII.

Beschi: Nemini malefacere.

[I have refrained from references to the Holy Scriptures, which the reader can

readily supply.]

311. 'Inculpatorum virorum conditio est nemini malum facere.

etiam si inde talem felicitatem obtenturi sint, quae ipsis celsitudinem

pariat.' Com. says: 'Neither for your own profit, nor

from malice, nor from heedlessness.'

செல்வம் is interpreted to be the 'mystic powers' which a yogi

acquires. The obvious meaning is 'wealth which confers distinction.'

312. 'Inculpatorum virorum conditio est, etiam si quis ex odio ipsis

malefaciat ei malum non referre.'
313. 'Et ipsis hostibus non sunt facienda mala;

nam postquam illa

feceris, tibi inevitabile damnum afferent.' செய்யாமை=செய்யாமல் used abs.='even

when you have done no wrong to them.'

314. 'Tibi malum facientes plectendi optimus modus est, beneficium

ipsis faciendo pudore affectos eos dimittere.'
This is in effect the saying ascribed to Buddha: '

Enmity never comes
to an end through enmity here below; it come to an

end by non-enmity.'

(Oldenberg's Buddha, p. 293.) See the story of

Long-grief and Longlife. Comp. Dhamma-pada, 222, 223, translated by F. Max Müller.

315. 'Quid tibi spirituales ac divinae scientiae proderunt, si alienum

malum perinde ac proprium cavere nescias?'
316. 'Quod tu nosti malum esse, ne concupiscas
alteri facere.'

317. 'Quovis tempore, cuicumque, quantulum-cumque illud sit, volens ac prudens, malum [ne facias] cavere optimum est.' The rest of the Chapter and verses to 326 (inclusive) are missing in the India House MS. of Beschi's Kurral.

# CHAPTER XXXIII.

Beschi: Non occidere. 1-6. In Beschi missing.

This chapter inculcates the virtue of अहिंसा ahimsâ. or 'respect for all that has life.' The Com. says this subject is treated last because this virtue is the highest.

Manu, v. 43 seq., x. 63, xi. 23. 322. பல்லுயிர் 'the manifold life of other creatures.'-Drew. It is

31

242

not only abstinence from animal food that is inculcated, but cherishing (ஓம்புதல்) all the inferior

THE KURRAL.

All the negative commands, obedience to which confers on man 'the five-fold uprightness,' are reiterated by Tiruvalluvar, though not in order. (See Oldenberg's Buddha, p. 290.) These are—

1. To kill no living thing: கொல்லாடை.

2. Not to lay hands on another's property: கள்ளாமை.

Ch. xxix.

3. Not to touch another's wife: பிறனில்விழையாமை.

Ch. xv.

4. Not to speak what is untrue : வாய்மை.

Ch. xxx.

creation.

5. Not to drink intoxicating drinks: கள்ளுண்ணுமை.

Ch. xciii.

324. It requires care to avoid injury to living

beings. Hence 委追='study.' 325. 'Permanence.' Dreading a continuance of this embodied existence, and renouncing all in order to gain & G. Comp. Ch. xxxv.

327. 'Quamvis tua ipsius vita a te separatur, tu noli facere malum separans alterius dulcem vitam.'

A man may not kill, even in self-defence. The reasoning in Bhag. Gîtâ, ii. is adverse to this. 328. 'Quamvis et bonum et magna felicitas sequatur ex viventium occisione (uti contingit in victimarum immolatione), tamen sapientes abhorrent ab emolumento proprio aliorum nece comparato.'

Even sacrifices are forbidden.

Even sacrifices are forbidden.
329. 'Qui munere funguntur necandi viventia,
minimae notae sunt in aestimatione eorum qui talis
officii vilitatem agnoscunt.'

Sacrificing priests, and soldiers, are not to be honoured.

330. 'Non desunt, qui videntes aliquem obesa membra prae se ferentem, et valdè infelicem vitam

Comp. Nal. 122, 123:
'Their legs in iron bound, as slaves to alien

lords,

ducentem, dicant eum alicujus necis reum esse.'

They 'll till the black and barren soil, who snared and kept In cages partridges and quails, that dwell in

wilds

Where beetles hum amid the flowers.'

'Who loved in other time on crabs to feed, and broke.'

Their joints, what time the guilt of olden deeds comes home,

Like fire their palms shall glow, their fingers rot

243

# CHAPTER XXXIV.

Beschi: Mundanarum rerum instabilitas.

Com.: Only by knowledge of this does a man learn to relax his hold on visible things, and so attain to the spa of the next chapter.

Analysis:—

I. 1. Ignorance of it is folly.

NOTES.

II. 2, 3. Instability of prosperity.
III. 4-10. Time hurries us away.

Decay and death.

Life's brevity.

Body's instability.

The teaching of the four chapters (xxxiv.-xxxvii.) to

extract:—
'The separated condition of the soul, which is the cause of mental error (மருன்), is also the cause of moral evil. Ignorant of its true nature, the soul

which commentators (but not the poet) give the title (5) # 60 th, is much the same as that of the following

perpetual series of changes (பிறப்பு). Once dragged into the samsára, into the vortex of life, it passes from one existence into another, without respite and without rest. This is the twofold doctrine of the Karma, i.e. the act (விண) by which the soul determines its own destiny (ஊழ்); and of the Punarbhava, i.e. the successive rebirths in which it

attaches itself to objects unworthy of it (@பதைமை). Every act which it performs to gratify this attachment (பற்ற), entangles it deeper in the perishable world; and,

as it is itself imperishable, it is condemned to a

undergoes it.' (Barth, pp. 77, 78.)

inscitia est religioso valdè noxia.'

Comp. Nal. 52:

The chief of men reflect on change, disease, old age,

And death, and do their needful work. The endless round

331. 'Quod caducum est stabile esse opinari

Of sevenfold science, lore of stars, who raving teach,

Are maddest of the foolish throng.'

Are maddest of the foolish throng.'
332. 'Divitiarum adventus est uti adventus
spectatorum ad publicum ludum; abeunt vero eodem
modo, quo dissolvitur spectatorum coetus absoluto
ludo.'

udo. Drew says: 'the one is by slow degrees; the other

is rapid—in a moment.' 333. 'Divitiae instabilis conditionis sunt, quapropter si eas obtineas statim iis utere; ad virtutum exercitium, quae unicè stabilem tibi fructum affere possunt.' 334. 'Quod a nobis dies dicitur ostendit se tanquam temporis men-. 244 THE KURRAL. suram quamdam; sed illum ritè percipientibus, non est nisi gladius vitam secans.' 335. 'Antequam linguae loquela desit, et singultus guttur intercipiat, bona opera festinanter operare.' See Nal. 332 ('Rusticus expectat,' &c.):

'In the great sea to bathe they went, but cried, "

We'll wait Till all its roar is still, then bathe." Such is their worth

Who say, "We'll practise virtue and be wise when all

Our household toils and cares have end." 336. 'Frequentissimum in hoc mundo est dici de

aliquo, quod heri exstitit, et hodie non est.' Comp. Nál. 27-29:

'Like bubble that, when rain falls, oftentimes appears

And disappears, is this our frame. The steadfast wise

Resolve to rid themselves of this perplexity.

In the wide world, who can compare with these?
'Those who have gained this well-knit frame

should seize the gain

The body yields. For, like a cloud upon the

hills
That casts its shadow, nor abides, but thence

departs,

The body leaves no trace behind.

'The body's transient state is as the dew-drop

hangs
On grassy tufts. This very hour do virtuous deeds!

E'en now he stood, he sat, he fell, while friends bewailed He died; such is man's history!'

337. 'Qui nec sciunt an per unum instans victuri sint, innumera mente moliuntur futuro tempore agenda.'

Comp. Nál. 359 (vain dreams):
'To-day, at once, a little hence, our joys are crowned!

And so men think, and tell their friends with hearts full glad; But soon their eager minds are changed; and many men Have faded like a lotus' leaf!' 338. 'Aviis ovum deserendo volans symbolum est unionis animae cum corpore.'

Comp. *Nál.* 30:

'Unasked men come, as kinsmen in the home appear, Then silent go. As silently the bird deserts

The tree where nest remains, and go far off, so these Leave but the body to their friends.'

339. 'Generatio et interitus sunt veluti somnus et vigilia.'

340. 'Si anima tanquam hospes in corpore moratur, nonne certum est corpus non esse propriam animae domum.'

NOTES.

245

CHAPTER XXXV.

affectum divellere.
The second chapter of the Gîtâ should be

THE second chapter of the Gita should be compared with this.

Com.'s analysis:—

renunciare, atque ab iis

I. 1—4. Relinquishment of all external bonds : புறப்பற்று.

II. 5. Of internal bonds: அகப்பற்று.

III. 6. Reward of renouncing both.

IV. 7. Sorrows to those who renounce not.

V. 8, 9. Both combined. VI. 10. The means.

341. 'Qui ab omnibus mundanis rebus se disjungit, non experietur

afflictiones, quae ob iis proveniunt.'

The repetition gives emphasis.

342. 'Si desideras frui gaudiis, quae in hâc etiam vitâ omnium

renunciatio affert, citô renuntia, ut illis diu frui possis.'

Comp. Nál. 11:

"Hoar age will come," thus think the men of knowledge good, And have from earliest years all ties renounced. Who joy

In youth, unstable, never free from fault, with pain

Leaning upon a staff, erewhile will

rise.' 343. 'Qui ad caelum anhelant, opus est ut eodem tempore, et suos sensus mortificent, et omnia quae possidunt, relinguant.' ஐந்து பொறிகளுக்குரிமையாகிய ஜந்துபுலன்கள். Comp. பொறி in Vocab. 344. 'Perfecti poenitentis est nihil possidere; alicujus enim boni temporalis possessio, cum caussa sit, ut animus illaqueetur, poenitentiam quoque destruet.' All possessions must be abandoned. 345. 'Si nostrum corpus intolerabile pondus est nos retardans ne ad coelum festinemur, quid quaeso erit, si supra hoc

coelum festinemur, quid quaeso erit, si supra ho
pondus adjecerimus
pondus affectuum ad caetera nobis extrinseca?'
346. 'Qui a se removet fascinum, quo
amor proprius, et amor
eorum quae possidemus nos fascinat, gloriam
assequetur quam ipsorum

அகங்காரம் and மம்மதை (ahankûra, mammatâ) are continually denounced. The one asserts the reality of self,

caelicolarum plurimi adepti non sunt.'

as 6 is beyond the various 'heavens' assigned to Çiva, Brahma, &c.
347. Qui nunquam deserunt affectum bonorum sentibilium, nunquam desinent ab iis cruciari.'

THE KURRAL.

348. 'Qui perfectè omnibus renunciant, aeternam

and the other thinks

external things are its own.

beatitatem obtinent; caeteri omnes, a suorum affectuum rete illaqueati, et a suis desideriis fascinati, a caelo

distinebuntur.' திலப்பட்டார்: the past tense denoting certainty. See *Nal.* 331:

See Nal. 331:

'The turtle's murderers have put it in the pot,
Set fire beneath; it sports, unconscious of its
fate.

Such is their worth who joy entangled in life's net,

While death, the mighty slayer, waits

to seize.'
349. 'Si affectus omnes obtruncaveris, ab alterius
vitae suppliciis liber evadens, ad caelum festinabis; si

secus feceris, ab aeternâ beitate diu distentus, variis cruciatibus obnoxius eris.'

sensibilium amorem extinguas, illum ipsum Dei amorem quotidie tenacius prehendere, atque augere stude.' Beschi quotes S. Augustine: 'Crescente charitate decrescit cupiditas.'

350. 'Dei amorem tenaciter prehende, et ut

My version varies.

#### CHAPTER XXXVI.

Beschi: Verum assequi conari. 351. 'Fascinatio quâ quis sibi suadet, verum esse,

quod verum non est, infelix vitae genus in altero mundo causabit.'

352. 'Tenebris (nempe infernalibus), amotis, suavitas (i.e. beatitas nempe aeterna) obveniet illi, qui a fascinatione liberam et puram ab erroribus

scientiam acquisivit.'
353. 'Qui omne dubium a se alienando, verum assequi conatur, quamvis in terrâ existat, caelo valdè

assequi conatur, quamvis in terrâ existat, caelo valdè proximus erit.'

354. ' Quid tibi proderit scientia omnium quae

quinque sensibus objiciuntur, si veri scientiam non assequaris.'
355. 'Veri assecutio in eo consistit, ut

355. 'Veri assecutio in eo consistit, ut cujuscunque rei, cujusvis conditionis sit, non quas

primo obtutui objiciuntur, sed proprias ac veras ej usdem qualitates, causas et effectus assequaris.' It seems that the poet must mean, to see God in everything is true knowledge. He (or it) is the மெய்பொருள் or தத்துவம். The teaching of the Chândogya upanishad, vi. तद् लं असि 'thou art it,' on which the Tamil 15: sectarian poets have written volumes, is that which the poet has adopted; but it is somewhat vaguely expressed, and there is a manifest avoiding of Sanskrit formulas. He so teaches the doctrine of the Upanishads as to avoid anything that could mark him as a follower of any sectarian teacher. Comp. 423. 247 NOTES. 356. 'Qui in hoc mundo apud sapientes discendo veri Dei notitiam assequuntur, viam ingredientur, quae non est iterum in mundum illos ductura.' 357. 'Si tua mens attentè omnia considerando verum Deum assequatur, procul dubio noli cogitare quod aeternam vitam non sis assequuturus.' 358. 'Veri assecutio illa est quae talem obtinet veri Dei notionem, ut fugando inscitiam, quae post mortem miseram vitam causat, ad aeternam

359. 'Si assequendo veram notionem illius, qui rebus omnibus adhaeret (nempe Dei), ita vivas ut in te

beatitatem perducat.'

omnino pereat mundanis rebus adhaesio, tibi non adhaerebunt mala, quae adhaererent, si illam vivendi rationem infringeres.' 360. 'A malis omnino immunis non eris, nisi illorum

trium, nempe, cupidatis, aversionis, et veri ignoratiae

ipsum quoque nomen in te extinguatur.'

See Bhag. Gîtâ, ii. 62, 63. The Tamil scholar will derive much information (together with a little wholesome mental discipline), from a study of the பஞ்சதசப்பிரகரணம்.

#### CHAPTER XXXVII.

Beschi: A sensibilibus ipsa quoque desideria divellere.

361. 'Desiderium sensibilium a sapientibus

vocatur semen, quod omnibus nullo unquam tempore desituram infelicem vitam post mortem parit.' 362. 'Si aliquid desiderare vis, desidera a te abigere

infelicitatem, quae post mortem sequitur : id vero non assequeris, nisi desiderando omnium desideriorum

carentiam' 363. 'Immunitas ab omni sensibilium desiderio adeo magna felicitas est, ut in hoc mundo et in altero similem non habeat.' 364. 'Omni desiderio carere ab omni labe immunitatem parit; illud verò assequeris, si verum assequi studueris.' 365. 'Ab omni malo immunes dicentur ii qui omne desiderium abege- runt ; caeteri, licet aliqua hujus mundi mala effugiant, ab alterius vitae malis immunes non erunt.' 366. 'Religiosi propria virtus est cavere a desideriis sensibilium, quae homines decipiunt illaqueantque.' 367. 'Desideriis carentes omni malo carebunt; si desideria adsint, nulla licèt sit alia caussa, mala indesinentia incessenter venient.' 248 THE KURRAL. 368. 'Si desideriis, quae inter omnia mala pessima mala sunt, extinxeris, in hâc quoque vitâ indesinentem felicitatem assequeris.' 369. 'Si desideria superando extinxeris, eâ ipsâ, quam cogitas, viâ opera assequeris, quae tibi ab omnibus malis immunitatem afferant.' 370. 'Si a te elongaveris desideria, quae insatiabilis conditionis sunt, eo ipso instanti meritum assequeris ad id quod immutabilis conditionis est (nempe ad

beatitatem).'

# CHAPTER XXXVIII.

Beschi: Divinorum Decretorum irrefragabilitas. ஊழ் =பழமை.

Beschi prefixes to the chapter: 'Caput unicum et ab anterioribus materiis avulsum.'
371. 'Si divitias lucrandi statutum tempus

adveniat, statim industriosus evades; si illas amittendi tempus adveniat, statim ad laborandum piger, et ad divitias servandas ineptus evades.'

Ellis has given a version of seven couplets in this chapter.

'By the decreed effect of the works of former

'By the decreed effect of the works of former births, industry is excited and wealth accrues; and by the same, indolence prevails and wealth departs.'

372. 'Quamvis valde solers quis sit, si ei divitias ami ttendi statutum tempus adveniat, statim insipiens evadit; quamvis valde insipiens quis sit, si divitias lucrandi statutum tempus advenerit, solers evadit.'

lucrandi statutum tempus advenerit, solers evadit.'
373. 'Licèt quis multas ac subtiles scientias suâ ingenii subtilitate didicerit, insipientia quam affert divitias amittendi statutum tempus, ejus ingenii subtilitatem superabit.'

profound learning, his natural disposition will overcome his knowledge.'

See Nal. 108 (Infatuation, result of deeds in a former birth):

'Not ignorant are they; but, though what man should know

Ellis: 'Although he have obtained various and

They know, yet deeds that bring guilt to their souls they do.—

Lord of the wide sea's pleasant shore, where breezes breathe

The lily's fragrance round !—This comes from

The lily's fragrance round !—This comes from former deeds.'

374. 'Duplex in mundo proprietas, nempe divitem esse et sapientem; valde latam differentiam patiuntur; nam aliâ viâ quis dives evadit; aliâ sapiens.'

375. 'Si divitias lucrandi statutum tempus advenerit, omnes ad felicitatem et divitias assequendas ineptae occasiones opportunae et aptae evadent; si illud non advenerit, omnes lucrandi opportunitates ineptae evadent.'

376. 'Quod ex divino statuto non habet conditionem ut sit tuum, tuum non erit, quamvis multum labores in eo custodiendo; quod ex divino statuto tuum est, etiamsi illud procul a te projicias, a te procul non ibit.'

Hitop. Intro. 28, 29.

Ellis: 'That which is not by nature theirs, no labour can obtain; and

that which is, though they reject it, will not quit them.' See Nal. 101:

'Though you send forth the tender calf midst many cows,

It hath unerring skill its mother to find

to search

out:

Deeds of old days have even so the power

Him out to whom their fruit pertains.'

377. 'Etiamsi immensas divitias cumulaveris, non erit tibi possibile

iis frui supra mensuram quam Déus tibi praefinivit.'

Ellis: 'Those who have accumulated millions can enjoy nothing but

what the apportioner has apportioned to them.'

As B. says in the note given below, this couplet changes the whole

aspect of the chapter. This idea of the

| Personal Apportioner—Judge,                     |
|-------------------------------------------------|
| Administrator of the World,—'Who by His         |
| Providence governs all                          |
| things,' is to be noted.                        |
| 378. 'Etiamsi, qui pauperrimi sunt, non         |
| concipient propositum                           |
| renunciandi omnibus, nisi Deus avertat          |
| impedimenta quae adesse                         |
| statuit.'                                       |
| 379. 'Si scis quod tu cupis fieri non posse,    |
| nisi cum ad id praefinitum                      |
| tempus advenerit, quando illud non fit, quare   |
| quaeso tristaris.'                              |
| Ellis: 'Why should those who see that           |
| good only happens in the                        |
| destined season of prosperity be grieved in the |
| season of adversity?'                           |
| 380. 'Quidquid excogitaveris ut divina          |
| decreta retardes, illa semper                   |
| tuas industrias omnes praeibunt; quid in        |
| mundo divinis decretis                          |
| potentius.'                                     |
| Ellis: 'What is more powerful than the          |
| destined effect of former                       |
| works? It anticipates even thy thoughts         |
| while considering how to                        |
| avoid it, Hiton Intro 33                        |

#### NOTE BY B.

'Non me latet vocem ஊழ், cui ego divinorum decretorum significationem tribuo, ab aliis usurpari pro பழ வின quod significat opera antiquitus facta,

pro Lip 2020 quod significat opera antiquitus facta, neque ignoro eosdem humanarum rerum vices tribuere operibus antiquitus factis, sive bonis, sive malis, pro effectuum diversitate; dicunt enim, virum probum

pauperem esse, ob peccata quae antiquitus patravit (sive antequam nasceretur in alia generatione, uti Tamulenses stulte putant, sive postquam natus est, in adolescentia vel pueritia), quaeque adhuc non luit ferendo

supplicium iis debitum ; virum vero improbum felicem

esse, ob virtutes quas antiquitus exercuit, et pro

32

# 250 THE KURRAĻ.

virum industrium ac indefesse laborantem pro divitiis acquirendis nil acquirere in poenam peccatorum veterum; virum vero omnino ineptum atque pigrum sine ullo labore divitem evadere in praemium veterum virtutum; ita ut quidquid vulgus malam fortunam, aut bonam fortunam appellat, id ipsi refundant in opera antiquitus facta. In hoc vero

capitulo dictam vocem melius explicari et proprius

quibus, adhuc praemium iis debitum non retulit; atque, eodem modo

significare divina decreta, patet, tum ex serie tota sententiarum in hoc capitulo contentarum, tum ex illo versu speciatim-வகுத்தான் வகுத்த வகையல்லாற் கோடி தொகுத்தார்க்குந் துய்க்க லரிது, in quo ne per somnium quidem Auctor meminit

operum antiquitus factorum, sed solum divini statuti, quod nemo praeterire potest: et quamvis detur quod opera antiquitus facta suum locum habeant in humanarum rerum vicibus, quarum causam ignoramus, cum tamen dicta opera antiquitus facta, sive bona, sive mala, hic et nunc, et non antea neque postea suum sortiri effectum, sive bonum, sive malum, non dependeat, nisi a divina voluntate, quae statuit tempus in quo alicujus virtus praemiari, peccatum puniri debeat; cumque omnis vis operum antiquitus factorum ad divinorum decretorum virtuti praemium, peccato poenam statuentium irrefragabilitatem

reducatur, recte voci emi divinorum decretorum significatio tributa est; eo vel magis, quod vox ஊழ் ex suâ naturâ nil significat nisi antiquum quid, quod aeque, com- petit operibus antiquitus factis, quorum vim nunc quis experitur, ac divino statuto decernenti, ut dicta opera nunc suam vim exerceant, nam nil est divinis decretis antiquius.'

#### CHAPTER XXXIX.

### Beschi: Regis magnitudo.

This chapter speaks of the king; but in the following chapters, though the title is அசசியல், the verses apply to men in general.
381. 'Qui validum exercitum, copiam subditorum,

auri vim, rectos consiliarios, vicinorum regum foedus, et fortem arcem (quae sex sunt regi necessaria)

possidet, caeteros inter reges erit veluti inter caetera animantia leo.'

Manu, vi. 160.

Manu, vi. 160. 382. 'Proprium regum est, in his quatuor, nempe

robore nunquam deficere.'
383. 'Ab eo qui terram gubernat, dissociabilia sunt ista tria, nempe in suo munere sollicitudo, ejusdem

generositate non aberrantem

peritia, et animi firmitas.'

384. 'Rex debet a virtute nunquam aberrando, et vitiosum quod est a NOTES.

imperturbabilitate, liberalitate, prudentiâ, et animi

251

possidere.'
385. 'Rex talis sit ut valeat divitias cumulare,

suo regno eliminando, sublimem animum a

cumulatas absque detrimento in suo thesauro congerere, congestas ne ab hostibus rapiantur custodire, custoditas pro virtutis exercitio, pro aerarii incremento, et magnificâ sui sustentatione prudenter distribuere.' This is Manu, vii. 99, 100. 386. 'Orbis regem qui suis subditis facile se praebeat visendum. iisque dura non loquatur verba, laudibus extollet.' 387. 'Regibus qui suavibus verbis et regali munificentia subditos amanter defendere valeat, hic orbis suis laudibus tantus erit quantum ipsi cogitaverint (i.e. ob laudes, quas in orbe referent, dicti reges tot regnis dominabuntur, quot ipsi voluerint).' 388. 'Rex qui justitiam servando subditorum defensionem curat, aestimabitur tanquam hominum Deus.' 389. 'Totus orbis habitationem figet sub throno regis qui indolem habet sufferentem verba suorum consiliariorum, utut auribus amara sint.' 390. 'Rex qui liberalitatem amorem in subditos,

subditorum curam habet, erit regum coetui splendor. [Manu, vii. may with advantage be compared throughout.]

## CHAPTER XL.

justitiam, et suorum

Beschi: Scientia sui muneris regi necessaria.

THE distinction between கல்வி [see கல்] 'learning' and

அறிவு (Ch. xliii.) must be observed. The poet does not

use the S. nanam. From കാല്മി 'the study of books,'

and கேள்வி 'oral instruction,' comes அறிவு. 391. ' Quod discendum est, perfectè disce ;

postquam didiceris, ad normam praeceptorum, quae didicisti, permane.'

392. 'Illae duae, scientiae quarum unam arithmeticam, alteram scribendi et legendi artem

appellant, homini sunt duo veluti oculi.' So Avvai says : எண்ணெழுத்திகபூல், 'despise not number and letter.' Hitop. Intro. 12.

393. 'Illi oculos habere dici possunt, qui scientias didicerunt; qui verò nil didicerunt, non oculos, sed duo in fronte ulcera habere dicendi.

394. 'Doctorum vivorum officium in eo consistit, ut

396. 'Sicuti in puteo, ad mensuram quâ arena extrahitur, aqua surgit; ita in hominibus, ad mensuram quâ discunt, scientia crescit.'

397. 'Si docto viro quaelibet mundi provincia sua provincia est, quae- libet urbs patria est, cur, quaeso, plurimi usque ad mortem indocti vivere

This is the only example of ஏந்திசைச் செப்பல்,

asseguitur, etiam in alio mundo ei proficua erit, quia

399. 'Docti viri, videntes, ex scientiâ et sibi et mundo dulcedinem pari, magis magisque scire

400. 'Incorruptibiles et sublimes divitiae sunt

398. 'Scientia quam quis in hoc mundo

adjumento est ad beatitatem assequendam.'

ita inculpabiliter vivant, ut omnes laeto animo eos sibi superiores profiteantur; adeo suaviter caeteros ad virtutem incitent, ut qui eorum meminerint, de

395. 'Qui ante magistros humiliter stant ad finem discendi, perinde ac pauper ante divitem, sublimes evadent; qui dictae humilitati non consentiendo nil

THE KURRAL.

eorumdem absentiâ tristentur.'

discunt, semper infimi erunt.'

252

malunt?

Intro. p. xxviii.

desiderant.'

'Learning's a shoreless sea; the learner's days are few: Think calmly. Lo, diseases many wait around With clear discrimination learn what's meet for you, Like swan that leaves the water, drinks the milk.' குருகு=any bird, here the hamsa, that can drink the milk, and leave the water mingled with it. இல்=' like.' CHAPTER XLL Beschi: Ignorantia, a rege vitanda. 401. 'Absque scientiâ necessariâ in coetu doctorum

தீரொழியப் பாலுண் குருகிற்றெரிந்து. 'Learning's a shoreless sea; the learner's days are few:

scientiae, non verò aurum et caetera quae quis

கல்வி கரையில; கற்பவர் நாள்சில; டெல்ல நிணக்கிற் பிணிபல:

ஆராய்ந் தமைவுடைய கற்பவே,

Comp. Nâl. 135 (discriminating study):

possidet.'

தெள்ளிதின்

| loqui, perinde est ac in tabulâ nullis lineis obsignatâ<br>globum projiciendo ludere.'                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 402. 'Qui sine debitâ scientiâ in coetu loqui                                                                                                                |
| affectat, perinde se habet, ac qui affectat corpus                                                                                                           |
| mulieris cui ubera desunt.'                                                                                                                                  |
| The construction is ambiguous. Make                                                                                                                          |
| கல்லாதர்ன 🗕 கல்லாதவனு டைய, and இல்லாதான்                                                                                                                     |
| also the 6th case. பெண்= பெண்மையை. Supply                                                                                                                    |
| ஒருவன். 'For anyone to desire to listen to an                                                                                                                |
| unlearned man's words, would be like desiring, &c.'                                                                                                          |
| 403. 'Etiam qui penitus indocti sunt, valde docti                                                                                                            |
| evadent, si conti- nere se poterint quin ante doctos                                                                                                         |
| loquantur.'                                                                                                                                                  |
| பெறின் : 'if they only could gain the grace of modest                                                                                                        |
| self-effacement!'                                                                                                                                            |
| 404. 'Ei, qui nihil didicit, quantumvis magnum                                                                                                               |
| ingenium sit, illud a sapientibus nihili fit.'                                                                                                               |
| 200                                                                                                                                                          |
| NOTES. 253                                                                                                                                                   |
| 405. 'Qui cum indoctus sit, se doctum praesumit, si ante doctos loqui contigerit, dictam praesumptionem amittet.' 406. 'Indocti viri hoc tantum habent, quod |
| dicuntur in mundo existere;                                                                                                                                  |
| caeterum sterili agro similes sunt.'                                                                                                                         |
| 'They have the measurement of living beings.'                                                                                                                |

In common speech டாத்திரட்='only.' Beschi reads டாத்திரையல்லால்='hoc tantum praeter.'

407. 'Qui decus non habet res subtiliter inquirendi, et latam eruditionem non possideat, ejus decora omnia, ex luto

affabre elaboratae et

pulchrè ornatae statuae decora imitantur.'
408. 'Pejus est indoctos viros esse divites
quam sapientes esse

pauperes.'
409. 'Qui indocti sunt, quamvis nobili loco

nati, nunquam possidebunt decus par decori eorum, qui licèt infimi sint,

docti tamen sunt.'  $\Box \pi \Theta$  'in respect to dignity.'  $\Box \pi \Theta$  is nom. of '

பாடு 'in respect to dignity.' பாடு is nom. of 'respect.' See 293.
410. 'Quantum distat inter hominem et brutum,

tantum distat inter doctum et indoctum.'

In the comparison there is an inversion. It should be—

as Brutes: men:: unlearned:

learned men. But the order is விலங்கு, மக்கள், கற்றுர், ஏ?னயவர். This is called டியக்கநிரனிறைப்பொருள்கோள் = confused arrangement.

#### CHAPTER XLII.

Beschi: Doctos inter homines versando ab iis discere.

The word கேன்வி reminds us that teaching in Ancient India was always oral. The learner must attach himself to a குரு or ஆசிரியன். The Nannil,

26-46, will illustrate this chapter.
Comp. S. çru, çruti, çrâvana. Avvai says

கேள்விழுயல் 'Give diligence to hearing.'

- 411. 'Divitiae, quae per aures, id est per doctorum conversationem acquiruntur, praecipuae divitiae dici debent, cum sint caeteris omnibus divitiis praestantiores.'
- 412. 'Si auribus suus cibus desit, tunc et ventri
- aliquem cibum dare oportebit.'
  413. 'Qui doctorum conversationem, quae est
- veluti aurium cibus quaeritant, terrigenae licèt sint, pares erunt caelicolis, qui sacrificiorum odore pascuntur.'
- 414. 'Quamvis indoctus omnino sis, doctorum sermones audi, id enim in adversitatibus baculus tibi erit, cui innitaris, quin animo decidas.
  - 415. 'Verba eorum qui bene morati, ac docti sunt, ab indoctis audita.

idem istis emolumentum afferunt, quod affert baculus in lubrico loco gradienti.'

416. 'Quantulumcunque sit quod doctus profert scitu dignum libenter audi; nam licèt id

minimum quid videatur, deinde magnum tibi decus afferet.'
417. 'Vitiose quamvis didiceris, si tamen praeter attentum in discendo studium, frequentem etiam cum

doctis collationem habueris, talis evades, ut possis sine

erroris notâ loqui.'
418. 'Aures in quas penetrare non possunt doctorum vivorum colloquia, quamvis sonum audiant, ejusdem conditionis sunt ac aures surdae.'
419. 'Qui cum doctis viris versando subtilem

rerum notitiam non assequuntur difficile est ut submisse loquantur.' The சேன்வியர்=S. *Çrâvaka*. The Sâvaka of the

The சேன்லியர்=S. *Çrâvaka*. The Sâvaka of the Buddhist books.
420. 'Ii qui non norunt auribus gratum eibum, et

solum noscunt quid ori sit gratum, quid ingratum,

quodnam erit orbi emolumentum si vixerint, quodnam erit orbi damnum si moriantur?'
Beschi says ' puto legendum உணருமாக்கள் '; but why?

#### CHAPTER XLIII.

#### Beschi: Prudentia.

This is φρονήσις and σοφία. The inimitable practical wisdom of the author is especially seen in these chapters.

421. 'Prudentia quoddam armorum genus est ad mala avertenda, et arx est ab ipsis hostibus inexpugnabilis quia insis inaccessibilis '

inexpugnabilis, quia ipsis inaccessibilis.'
422. 'Prudentiae proprium est non sinere ut voluntas feratur quo suapte naturâ fertur, sed attentè

considerando objectum a voluntate concupitum, bonum ne an malum sit, a malo eam revocare et ad bonum impellere.'

423. 'Prudentiae debitum est, ea quidquid audieris ex cujus vis ore audieris, illius veram significationem percipere.'

Comp., however, 355.

424. 'Prudentiae debitum est, ea quae loquitur quamvis captu dif-ficilia audientibus facilia reddere, et ea quae caeteri loquantur, quamvis subtilia sint percipere.'

425. 'Prudentium est cum sapientibus amicitiam inire, sed in eâ non sequi conditionem quorundam

426. 'Prudentis regis debitum est eo modo vivere, quo vivit orbis, cum eo se conformando.'
427. 'Prudentes quod futurum est antequam eveniat noscunt, imprudentes vero futura priusquam eveniant percipere nesciunt.'
428. 'Stultorum est non metuere quae metuenda sunt, prudentium est timere, ubi timendum est.'

429. 'Ei qui prudentiam habet praevisa mala praecavendi iis occurrendo, nullum venturum est malum

430. 'Prudentes in prudentià omnia bona possident, imprudentes quid possident, nil omnino

florum, qui aperiuntur, et postea clau-duntur (h.e.

255

post contractam amicitiam eam dimittere).'

NOTES.

Comp. Nál. 215.

quod illum consternat.'

possident.'

CHAPTER XLIV.

### Beschi: Vitia abigere.

THE Com. says, 'Only the wise discern and correct their own faults,

hence this chapter follows that on அறிவுடைமை.' 431. 'Felicitas ejus regis qui de suâ felicitate non fit ebrius, nec effraenam iram, nec luxuriam sectatur, sublimis conditionis est.' The six faults enumerated in this verse and the next are (1) arrogance, (2) wrath, (3) lust, (4) avarice, (5) overweening pride, and (6) unseemly mirth. This last is also explained as indiscriminating kindness. 432. 'Nimia auri cupiditas, aequum transiliens magnitudo (i.e. superbia), et non bona vultûs laetitia (i.e. omnes etiam sontes laeto vultu aspicere), vitia sunt a rege vitanda.' 433. 'Quamvis milii grano par culpa sit, eam palmae arbori parem judicabunt qui a vitiis abhorrent.' 434. 'Cum vitium hostis sit valde exitialis, vitium cave, intuendo emolumentum, quod ex hac cautelâ referes.' 435. 'Felicitas regis qui vitia non praecavet, destructur perinde ac palearum fasciculus ante ignem.' 436. 'Felicitas regis, qui ab nimiam auri cupiditatem, illud non impendit in ea, quae opus fuerint, diu durare

437. 'Si rex à se vitia abigendo deinde subditorum vitia insequatur, quidnam ultra erit, quod tanquam vitiosum cavere debeat?' 438. 'Nimia cupiditas, quo nomine vocatur nimius auri amor, qui illud impendere non sinit, cum oportet, caetera vitia ita superat, ut prae illa nil sit, quod tam deforme videatur.' 439. 'Quovis tempore (h.e. etiam eo tempore, quo magnus es), noli te extollere; ea quae utilitatem non afferunt, noli concupiscere.' Comp. Nál. 340. 256 THE KURRAL. 440. 'Si rex iis, quae in deliciis habet, ita frui valeat ut sua in illa propensio non percipiatur, inutilis evadet omnis hostium scientia (i.e. hostes non poterunt nosse, quid ipsi carum sit, nec media adhibere ad illud prohibendum).' A king should at least avoid the appearance of evil;

and if he indulge himself, let it be secretly.

non poterit quin destruatur.'

#### CHAPTER XLV.

Beschi: Magnos sibi viros associare.

Com. : 'The getting assistance of superior men as ministers and spiritual guides : அமைச்சர் and புரோகிதர்.'

Among Eastern sovereigns Akbar was famous for the men he gathered around him, as were his

contemporaries Queen Elizabeth and Henri Quatre. [See Pope's Text-book of Indian History, 3rd.Ed. pp.

101, 102.]

441. 'Rex eos, qui virtutes exercere sciunt, ac maturam prudentiam habent, attentè illorum celsitudinem considerando, et modos, quibus eos sibi amicos reddat investigando sibi associet.'

amicos reddat investigando sibi associet.' தறனறிந்த is variously taken. தறன்=' their worth,' or 'the methods by which their friendship may

be secured.'
442. 'Regno advenientia mala abigendi, et ne in
posterum adveniant praecavendi indolem habentes rex
amicos habere debet.'

Com.: 'Evils come from gods (droughts, excessive rains, winds, fire, disease: மழையின்மை, மிகுமழை,

rains, winds, fire, disease : மழைய்காடை, மிகுமினழ், காற்று, தீ, பிணி) ; or from men (enemies, thieves, kindred, servants : பகைவர், கன்வர், சுற்றத்தார்,

444. 'Regem cum iis, qui se majores sunt, ita procedere ut suos reddat, est quid quâlibet potentiâ validius.' 445. 'Cum boni ac prudentes ministri regi instar oculorum sint, quibus ad rectè procedendum dirigatur, quos tales attentâ consideratione deprehenderit, rex sibi associet.' சூழ் 'use circumspection.' 446. 'Nullum est malum quod hostes inferre possint regi, qui procedere valeat uti proborum ministrorum amicum decet.' NOTES. 257 447. 'Quisnam valeat ruinam inferre regi, qui eos sibi adsciscit socios, qui non dubitent, cum opus

தொழில்செய்வோர்). To remove the former, சாந்திகள் (atonements) must be used. For the latter, the four methods (சாமபேததானதண் டங்கள்) of pacification, disruption, gift, and punishment must be

443. 'Inter omnia difficilia difficillimum est magnos

used.' See Panchatantra.

viros, amicè illos tractando, suos facere.'

lucrari potest, ita rex carens sociis, qui illum arguendo substentent, stare nequit quin ruat.'
450. 'Regi decies pejus est non curare amicitiam proborum ac pru- dentium hominum, quam multorum hostium in se odium procreare.'

448. 'Rex cujus custodia iis caret qui eum arguere audeant, quamvis nullus sit hostis, qui ejus ruinam

இல் and அல் have many peculiarities. H.B. § 202. Here இல் governs 2nd case, and is the neg.

449. 'Sicuti mercator, qui non habet capitale nil

mode of a verb itself signifying negation.

fuerit, eum arguere.'

moliatur, ex se destructur.'

# CHAPTER XLVI.

Beschi: Ab eorum qui infimae conditionis sunt, nempe improborum, atque adulatorum societati cavere. சிற்றினம்='little, i.e. low and mean association.'

 451. 'Magnus vir metuit infimorum societatem, infimi viri proprium est ejusmodi homines tanquam consanguineos sibi

associare.' Comp. Nál. 171 (good and bad associations) : அறியாப் பருவத் தடங்காரோ டொன்றி

*நெறிய*வ்வ செய்தொழுகி யவ்வும் *நெறியறிந்த* 

நற்சார்வு சாரக் கெடுமே வெயின்முறுகப்

'In youth unwise, though men with lawless ones consort.

பிற்பனிப் பற்றுவிட் டாங்க

And walk in ways of sin; vet, if they join the band

That knows the righteous path, their faults shall melt away

As dew from off the grass when sunbeams scorch.' பெருமை, சிறுமை, abstract for concrete.

452. 'Sicuti aqua ob terrae, per quam transit,

qualitatem alia fit, et terrae qualitatem induit, ita hominum ingenium

induit qualitates eorum quibuscum degunt.'

453. 'Intellectus nascitur ex propriâ hominis

naturâ cujusque animo insita; sed aliquem talem aut talem dici id ex societorum qualitate

provenit.' 'Noscitur a sociis.'

454. 'Specialia quaedam judicia videntur esse

258

#### THE KURRAĻ.

455. 'Societatis munditiem tanquam forcipem habendo, mentis et operis munditiem conservabis.'

B. says = a = forceps.' But qy. See = 456. 'Qui animum habet à culpâ depuratum bonos filios procreabit: qui societatem habet a vitiis depuratum, non procreabit actiones quae

qui societatem habet a vitiis depuratum, non procreabit actiones quae bonae non sint.' 457. 'Animi bonitas hominibus in mundo existentibus felicitatem

- affert: sociorum bonitas ad omne laudum genus assequendum prodest.'
  458. 'Magna licèt sit animi bonitas, cordato tamen viro sociorum
  bonitas fructuosior erit.'
  459. 'Aeterna beatitas ob uniuscujusque animi
- probitatem obvenit; attamen in eâ assequendâ sociorum bonitas maximam partem habet.'

  'Bonitas sociorum servat ac promovet animi
- probitatem.'
- 460. 'Nil est quod majus emolumentum afferat, quàm bona societas: nil quod magis noxium sit quàm mala societas.'

Comp. Nál. 171-180.

#### CHAPTER XLVII.

Beschi : Non nisi post maturam

#### considerationem agere. Com.: 'This would result from Ch. xLv., xLvI. He

who avoids low company, and has worthy counsellors, will act after due deliberation.'

461. 'Rex facinus ullum non debet aggredi, nisi prius maturè consideravit, quid ad illum conficiendum impendendum sit, quinam effectus ex eo proveniat, et

quidnam emolumenti dicti effectus allaturi sint.'

462. 'Ei, qui et selectos consiliarios adhibendo, et maturè considerando operatur, nullum facinus difficile erit.

463. 'Prudens vir non aggreditur facinus, quod ob spem lucri caussa sit amittendi sortem principalem.'

464. 'Incertum finem habens facinus non incipit, qui metuit aliorum subsannationem, si fortè illud non conficiat, aut malum exitum habeat.'

465. 'Regem in hostem ferri quin prius maturè consideraverit non solum aliqua sed omnia, neque

confusè sed clarè, idem erit ac hostem fortiorem reddere in loco, quem occupat.' 466. 'Non modo facere, quod faciendum non est, sed etiam non facere quod faciendum est, ruinam affert.' 467. 'Non nisi post maturam reflexionem aliquod

facinus aggredi statuas, nam non levis culpa erit illud

468. 'Quantumcumque pro aliquâ re conficiendâ labores, ni laboraveres in maturâ consideratione viarum, quae ad illam perficiendam 259 NOTES.

conducunt, et si multi coeuntes tuus labor ne

469. 'Etiamsi ad quid perficiendum omnia bene feceris, tamen inter illa error obveniet, nisi cujusque indolem noscendo, eidem te accomodando rem gesseris.' 470. 'Si rex suo statui indecora fecerit, mundus illa non probabit; propterea non omnia quae proficua sunt, sed ea tantum, quae mundus non contemnat.

incassum eat cavere conentur, inutilis erit.'

media eligere debet ad quid perficiendum.'

position.'

aggredi dicendo, postea considerabo.'

பொருந்தாத= 'what is inconsistent with his (the king's)

தம்மொடு, ellipsis of நி‰(மை): தம் நிஃயொடு

# CHAPTER XLVIII.

Beschi: Suam cum hostis potentia comparare, ac caetera, quae ipse et hostis habent media, quantum valeant,

ponderare. [He reads മതിമുമിക്കാ as though from മതിമൂ.] 471. 'Rex antequam in hostem agat, ponderare debet vigorem actionum, quas ipse et hostis facere possunt, suam et hostis potentiam, nec non robur auxiliorum quae ipse et hostis habent.' 472. 'Nil erit inassequibile iis, qui perscrutando quid sibi possibile sit, caeteraque, quae scire oportet sciendo, iisque omni contentione animum applicando, in hostem ferantur.' 473. 'Multi suam invalidam potentiam non considerantes, animi elevatione ducti, se potentiores aggrediendo, ante finem destructi perierunt.' உடை either from v. 'be broken,' മി. தொ.=' which will be broken, is

ante finem destructi

perierunt.'

2...either from v.'be broken,' A.

Gar.='which will be broken, is

weak'; or from n. 'possession,' in which case it

strengthens ai=

'their possession.'

474. 'Qui nec vicinis regibus morem gerendo

procedit, nec se metiri

scit, et iis, qui sibi morem gerunt elatum se

praebet, festinè ruinam

patietur.'

- 475. 'Etiam axis currûs, qui plumis oneratus sit, effringetur, si nimium oneres, ita ut plumae vim currûs superent.'
  'The last straw that breaks the camel's back.'
  476. 'Qui usque ad rami apicem ascendit, si ad apicem transiliendum animum elevet, illa animi
- elevatio ei vitae finem adducet.'
  477. 'Largiri pecuniam considerando ejus
- mensuram, via est quae ad divitiarum conservationem ducit.' 478. 'Quamvis mensura viae per quam pecunia
- venit angusta sit,
  nullum erit detrimentum, dummodo via per quam

abit, non sit latior.' 260 THE KURRAL.

479. 'Felicitas ejus, qui vixit non considerando mensuram suorum reddituum, fingendo se existere, et revera non existendo expressendo.

existendo, evanescendo
peribit.'

480. 'Si rex munificentiam ostentare velit, quae

480. 'Si rex munificentiam ostentare velit, quae non ponderet limites divitiarum quas habet, brevi tempore ejus operum limites breviabuntur.'

#### CHAPTER XLIX.

Beschi: Facinori aggrediendo opportunum tempus noscere.

481. 'Cornix cuculum, à quo nocturno tempore vincitur, diurno tempore vincit: regibus ad hostes vincendos, necessaria est temporis opportunitas.'

எடுத்துக்காட்டுவடை, or simile. III. Gram. 204.

- 482. 'Procedere accomodando se temporis opportunitati est funis alligans regi felicitatem, ut numquam ab eo discedat.'
- 483. 'Si rex necessariis cum instrumentis ad finem assequendum, opportunum ad id tempus noscendo operetur, eritne quidquam ei difficile?'
- 484. 'Quamvis totum orbem subjugare cogites, id assequeris, si ad id opportunum tempus, et locum seligendo opereris.'
- 485. 'Reges qui cogitant orbem subjugare, quamvis indubitanter sibi subditum iri videatur, non agunt quidquam priusquam opportunum tempus adveniat.'
- 486. 'Regem animo elevatum, expectando opportunum tempus, nil agere, eandem nobilem conditionem habet, quam in pugnâ (dum manus miscere non convenit), retrocedere, ut validius pugnatur.'

He reads sen='unfit,' for sen 'a ram.' Ariel: 'L'abstention de qui est énergetique a la mérite de faire place au bond du bélier luttant.' 487. 'Rex, qui prudens sit, statim ac ab hostibus injuriam acceperit, non manifestat exterius iram, sed etiam intus fovet, opportunum tempus expectando.' Graul: 'Ein kluger König grollt nicht sogleich "Hui, hui!" Nach aussen hin,-nein innerlich-die Zeit ersehend.' 488. 'Si hostem videris ad quem subjugandum

opportunum tempus deest, eum suffer: nam cum ejus ruinae, tempus opportunum videris, infra tuum caput decidet.'

Drew: 'If a king meets his enemy, let him show him all respect, until the time for his destruction is come; when that is come, his head will be easily brought low.' Graul: 'So kommt sein Haupt herab.'

NOTES.

261

489. 'Dum assecutus fueris quod est obtentu difficillimum, nempe temporis opportunitatem, eo ipso

temporis momento aggredere ea quae prius aggredi difficile erat.'

statim ac opportunum tempus advenerit.'

Graul: 'Den Reiger nimm zur Regel zur

Wartezeit!

Zur rechten Zeit sein Zufahren.'

CHAPTER L.

Beschi: In proelio locum sibi faventem, et hosti noxium

490. 'Ardeam imitare tempore quo immota manet, et eamdem imitare quae rostro piscem ferit,

seligere.
491. 'Antequam videris locum aptum ad

491. 'Antequam videris locum aptum a hostis obsidionem, noli

quidquam aggredi; noli hostem contemnere.'
492. 'Etiam iis, qui cum odio in hostem

multam potentiam conjunctam habent, favor arcis propinquae in proelio multa afferet emolu- menta.'

493. 'Etiam ii qui viribus carent, vires acquirendo hostem subjicient,

si eligendo locum sibi faventem, loci favore se tuendo, in hostem proelientur.'

lientur.'
494. 'Si rex non se approximet hosti, nisi in loco
sibi favente, hostis

qui venerat cum spe illum vincendi, eam spem amittet.' 495. 'Crocodillus in profundâ aquâ omnes vincet, omnes eum vincent si ex aquâ egrediatur.' 496. 'Magnus currus, qui in rotis vim habet pedibus parem, in mari non currit, et navis, quae in mari currit, in terrâ non currit.' 497. 'Si in hostem feratis omnia considerando, et faventem tibi locum eligendo, nullus tibi auxiliator necessarius erit praeterquam timoris expulsio.' 498. 'Si qui parvum habet exercitum ad locum sibi faventem eum ducat, utut magno cum exercitu advenientium hostium fiducia infringatur.' 499. 'Valde arduum est aggredi homines in suâ propriâ statione degentes, licet arcem non habeant, nec in militandi arte magnum nomen.' 500. 'Elephas, qui faciem habet penetrantem lanceatorum aciem, et non pavet suum frenatorem, in luto ubi pedes necatur.' The sense of வேலாண்முகத்தகளிறு is doubtful.

262 THE KURRAL.

The Com. says முகம் is by meton. for கொம்பு, tusk: 'tusks that impale armed men.'
It seems to mean 'a face mighty as a host of

Drew: 'Warrior-faced.'

javelin-bearers.'

penetrent, a quavis vulpe

#### CHAPTER LI.

Beschi: In ministrorum electione de ipsorum aptitudine se certificare.

501. 'Dum quis ad ministerium eligitur, debet

rex indubitanter certificari post maturum examen

quasnam inclinationes habeat circa haec quatuor, nempe virtutem, divitias, mulieres, et vitae amittendae metum.'

The candidate for office must be tested as to his strength of virtue, and power to resist temptations of avarice, lust, and fear.

502. 'Qui nobili genere natus; vitiis infensus,

infamiam metuit, ac vilia facere erubescit, indubitanter eligendus est.' Birth, unstained character, sensitive honour, and conscientious virtue are needed in a Minister. 503. 'Etiam in iis, qui difficiles scientias didicerunt, et nullum habent ex supradictis defectibus, si attentè consideratur, difficile est non inveniri ignorantiam.' None are quite perfect. 504. 'Rex ministerium eligendo, bonas ac malas qualitates considerando, et inter illas praesertim praeponderantem maturè examinando, juxta id quae praeponderat, eum aptum vel ineptum judicet.' Take the best. 505. 'Lapis Lydius, quo dignoscitur, sitne quis magnus an vilis, sunt cujusque actiones.' Ariel: 'La pierre de touche pour la grandeur ou la bassesse, c'est l'œuvre de l'une et de l'autre.' 506. 'Cave ne eligas, qui nil habent; quia hujusmodi homines, cum adhaesiones non habeant, culpas non erubescunt admittere.' Needy adventurers. 507. 'Eligere ad ministerium eos, qui quae scienda sunt ignorant, ob specialem affectum, seu propensionem in illos, caussa erit in quamvis stultitiam ineundi.' Ruin from partiality and prejudice in the selection.

508. 'Eligere ad ministerium ignotos, quin maturè considerentur eorum indoles, damna afferet ab

ipså regis posteritate inseparabilia.'
No untried stranger to be chosen.

NOTES.

noli; et postquam eligendum maturè consideraveris de ejus qualitatibus quas certo bonas nosti, noli suspicionem sine caussâ admittere.'

509. 'Sine maturâ discussione, quemvis eligere

263

Slow in choice, generous in confidence. 510. 'Electio sine consideratione, et suspicio circa

eum, quum probe noscendo rex elegerit, irreparabile damnum afferunt.

Manu, vii. 141.

### CHAPTER LII.

Beschi: Quomodo debeat rex eos, quos elegit, ad officii

exercitium adhibere.

This refers to the allotment of offices and tasks among those whom

the king has, according to Ch. Li., chosen :

employment and promotion.

511. 'Ille ad sublimia munia eligendus est, qui bona et mala considerans, indolem habet non gaudentem nisi de bonis, hoc est, honestis mediis.' 512. ' Ille ministerium exerceat, qui regis aerarium augendo ejusque felicitatem procurando, aerario ac felicitati obvenientia impedimenta maturè praevenire sciat.' 513. 'Ille ad ministerium indubitanter adhibendus est, qui regem amet, qui sciat quae sui muneris sunt, qui in deliberando animo non vacillet, qui divitias et voluptates non affectet, ita ut nil ex his quatuor desit.' தன்கு may be taken as noun or adv. 514. 'Plurimi qui in quovis modo considerati indubitantem ad ministerium apti apparent, in agendo alii evadunt, ac apparebant.' 515. 'Magni momenti facinora injungenda sunt iis, qui opportuna media eligere sciendo, iisque obvenientia impedimenta sufferando, ad finem illa perducere valeant, non vero aliis hac qualitate carentibus, quamvis regi sint cari.' Comp. 159. இன் is a சாரியை : செய்+க+இன்+பான்+கு. 516. 'Rex agentis indolem et actionis qualitatem maturè considerando, si haec et illam cum temporis opportunitate conjungi viderit, eam illi injungat.' 517. 'Actionem intentam, instrumenta ad eam perficiendam necessaria, et personam, quae ad eam conficiendam eligitur, maturè considerando, si noveris eam actionem ab eo, iis cum instrumentis perfici posse, et actionem et instrumenta in ejus manu relinque.' 518. 'Postquam rex alicujus aptitudinem ad actionem intentam 264 THE KURRAL. maturè consideraverit, debet illum ad eam perficiendam aptum facere, (h.e., ei suppeditando instrumenta, quibus perficere illam valeat).' 519. 'Felicitas deseret regem qui aegre fert, quod secum fami- liariter se gerat minister, qui semper est in ministerio occupatus, illum que officium tanquam proprium possidet.'

actiones attentè explorare debent.'

CHAPTER LIII.

520. 'Si regii ministri recti sint, omnia rectè procedent, ideo reges quotidie suorum ministrorum

#### 5 11 6 1 11 1

Beschi: Consanguineos complecti, i.e. facere ne a rege divellantur. Drew: 'On kindness to relatives.'

Graul: Die Angehorigen umfassen.
This refers to the kingly 'circle' (சுற்றம்), the ring

of courtiers, intimate friends, the unofficial society of the palace, and in this, the Royal family, often large. In Indian history the king's foes have been often of his

own household.

521. 'Etiam cum pauper evaseris, antiquam felicitatem eoque tempore accepta beneficia commemorare

non nisi consanguinei solent.'
The பாராட்டுதல் is in a series of acts; thus உள is

The பாராட்டுதல் is in a series of acts; thus உள is plural.

Ariel says curiously: 'C'est au sein de la famille

qu'existe, sans intérêt quelconque, le culte du passé.'
522. 'Si rex consanguineos sortiatur, a quibus indesinenter ametur, hi regi felicitatem afferent

indesinenter ametur, hi regi felicitatem afferent numquam pullulare desinentem; quia si consanguinei nunquam a rege divellantur, nova semper germina

523. 'Felicitas regis, qui non habet mensuram commixtionis (supple, cum consanguineis), similis est lacui aquâ repleto sine profunditate et sine aggere : [quia sicuti hujus modi lacus, quamvis aquâ repletur, cum illum detinere nequeat, statim exsiccatur; ita rex, qui non metitur consanguineos eâdem mensurâ quâ se metitur, sed eos ut extraneos tractat, quamvis aliquam diu felix sit, a felicitate deseretur; quia à consanguineis, qui regis tutela sunt, derelinquetur].' 524. 'Fructus, quem rex percipere debet ex divitiis sibi obvenientibus est, ita se gerere cum suis consanguineis, ut ab iis semper ambiatur (eos nempe participes faciendo suarum divitiarum).' 525. 'Si rex quae consanguineis opus est, liberaliter dare, iisque sese affabilem praebere valeat, à confertâ consanguineorum turbâ circumdabitur.' 526. 'In magno hoc terrarum orbe nemo plures consanguineos habet quam ille, qui liberalis est, et iram non servat.' 527. 'Cornix inventum cibum non occultando, sed caeteras convonotes. 265 cando comedit ; similem conditionem habentes, habebunt etiam emolu- mentum, quo cornix fruitur.' 528. 'Si rex non omnes aequaliter respiciat, sed ad unius cuj usque qualitatem attendat, hanc in eo

procreabunt, quae regis tutelam et felicitatem augebunt.'

ob quam discordes abierunt.'

530. 'Eum, qui sine caussâ regem deserit, cum ob aliquam caussam redit, rex prudens admittere in suum consortium debet.'

CHAPTER LIV.

praerogativam aspiciendo plures apud eum mantionem

529. 'Consanguineorum, qui regem deseruerunt, amicitiam iterum ut conciliet, satis erit tollere caussam,

Beschi: Non esse in regimine desidiosum. பொச்சாவாமை = மறவாமை. It is the

facient.'

Apramâda of the Dhammapada. See the trans. of this by F. Max Müller,
p. 9. 'The absence
of that giddiness or thoughtlessness which
characterizes the state of

characterizes the state of
mind of worldly people.'
531. 'Ex nimiâ gaudiorum et deliciorum
exuberantiâ, animi relaxatio
magis regi nocet, quam nimia ira.'
Drew: 'The thoughtlessness which springs from

the intoxication of great joy.'

532. 'Regi desidia, atque oblivio ej us laudem

destruct, non secus ac quotid ie mendicando ventrem replere scientiam destruit.' 533. 'Regi desidioso modus non est laudem assequendi, in hoc omnis generis scientifici, qui in mundo sunt, conveniunt.' 534. 'Meticulosis arx non suffragatur: ita sane desidiosis eorum felicitas nihil prodest.' 535. 'Venientia non carendo desidiosus qui vivit, cum illa obvenerint, facient ut suum errorem doleat.' 536. 'Si rex erga omnes, quovis tempore, sine intermissione solertiter se gerendi indolem sortiatur, nullum erit bonum buic simile.' 537. 'Nil eorum, quae ardua sunt, inassequibile erit, se omnia solicito animo cautè feceris.' 538. 'Quae regem laudabilem faciunt caveat ne omittat; nam omis-

sionem contemnentibus neque post mortem bonum obveniet.'

Rather, 'what (wise men) have (ever) praised.' If these words and teachings have failed to impress them now, even successive births in

seven worlds would not avail.

corripitur, meminerit eorum qui ob suam desidiam miserè perierunt.' Ariel's is neat: 'Songez a ceux qui perdirent dans l'insouciance, quand vous vous laisserez enivrer dans les délices.' 34 266 THE KURRAL. 540. 'Facile erit omnia, quae intenduntur assegui, si mens semper intenta sit in iis, quae assequi cogitarit.' Ariel: 'Une pensée est facile à réaliser, si l'on s'attache itérativement à penser à cette pensée.'

539. 'Cum rex suae felicitatis ebrius desidiâ

# CHAPTER LV.

Beschi : Recti sceptri conditio ; i.e. justitia. Ellis : 'The

Ellis: 'The uprightness of the sceptre.' (Manu, vii. 102,

103.)
541. 'Equitatis conditio est subditorum culpas considerando absque nimiâ indulgentiâ, erga omne

personarum genus integritatem affectando, et à legibus statuta supplicia considerando, his et non majoribus

illas castigare.' Ellis: 'Carefully considering the facts, without yielding to feelings of compassion, acting with integrity towards all, and deciding according to law: so to act is to administer justice.' 542. 'Quamvis mundus totus pluviam intuendo vivat, subditi tamen nonnisi regis justitiam intuendo vivunt.' Ariel: 'Grâce à la pluie le monde entier prospère Grâce au sceptre du prince prospère un peuple.' 543. 'Etiam divinarum legum et virtutum caussâ fuit regum justitia.' Ellis: 'The sceptre of a king (i.e. the administration of justice) was the cause of the practice of virtue, and of the observance of the law of the sacred teachers.' 544. 'Totus orbis complectitur pedes regis, qui subditos amando, justitiam exercet, eumque vastissimae ditionis regem efficiet.' Ellis: 'The whole world embraceth the feet of the monarch of extended dominion, who, in administering justice (lit. in directing his sceptre), embraceth all his subjects.' 545. 'In regno regis, qui suum sceptrum ad debitum locum dirigit (hoc est justitiae legibus conformat), opportunam pluviam felix messis sequetur.' Comp. ver. 55. Ellis: 'In the country of which the sovereign duly administereth justice (lit. directeth his sceptre to the right place), both the rain falleth in its season, and the harvest is abundant.' 546. 'Non lancea (i.e. non arma bellica) regi victoriam tribuunt, sed ejus sceptrum; si tortuosum illud non sit (i.e. si rex justus sit).' Ellis: 'It is not the lance which giveth victory to a king, but his sceptre (the symbol of justice) if it never deviate from right.' 267 NOTES. 547. 'Rex defendit totum orbem. Regem verò defendit aequitas, si nunquam ei contraria faciat.' Ellis: 'A king defendeth the whole world; and justice (if strictly administered), defendeth the king.' 548. 'Rex, qui nec affabilitatis decus habet, nec justitiae leges considerat, neque quod aequum est facit, ob vituperio dignum hujusmodi statum, ipsemet se destruet, quin hostes opus sint ad eum destruendum.

plectit, id vitio verti non

debet: est ejus officium.'

550. ' Homicidas, eisque similes facinorosos
cum rex plectit, perinde
facit, ac qui inter segetes nascentia lollia evellit.'

Ellis: 'The act of the king in punishing
those guilty of murder
resembleth the weeding of green corn.' Manu,

defendendo, eorumque

vii. 10.

549. 'Regi, qui subditos ab exteris hostibus

sollicitam curam gerendo, ipsorum crimina

## CHAPTER LVI.

Beschi: Sceptri Tortuositas; i.e. injusta

gubernatio.

Ellis: 'The obliquity of the sceptre.'

crudelior est rex, qui exercet officium vexandi s ubditos, et aequitati contraria faciendo procedit.' 552. 'Eum qui sceptrum obtinet, praeter consueta

551. ' Eo, qui homicidae officium exercet,

tributa, subditorum bona petere, perinde est ac latronem armatum viatori dicere: da tuam pecuniam.' Ariel: '" Donne" dit le (brigand) appuyé sur sa sceptre.' 553. 'Regis, qui quotidie subditorum facinora inquirendo, eos juxta leges non punit, regnum quotidie majorem in ruinam verget.' Ellis: 'If a king enquiring day by day administer not justice, day by day will his kingdom fall to ruin.' Manu, vii. 16, &c. 554. 'Rex, qui tortuosum sceptrum obtinet non considerando justitiae leges, et adeptum aurum et (qui novum daturi sunt), subditos simul amittet.' Ellis: 'The king who inconsiderately neglecteth the administration of justice, will lose both his wealth and his subjects.' 555. 'Lacrimae quas subditi fundunt tolerando impares vexationem quam à rege patiuntur, limae sunt

Ainsi mendie le (roi) appuyé sur son

lance:

# . 268 THE KURRAL.

quae eo ipso die regis felicitatem minuunt.'

Ellis: 'The tears of those who suffer from the injustice of the prince are files by which his felicity is

worn away.'
556. 'Regis perpetuatio fit à sceptri rectitudine; haec si desit, quaecunque sit regi laus, perpetua non erit.'

560. 'Si qui subditorum servator est, eos non tutetur, in ejus regno vaccae lac non dabunt, et Brachmanes sua munia deserent.'

CHAPTER LVII.

Beschi: Subditos non terrificare.

This is closely allied to the subject of the last

Ariel: Eloignement de causer la terreur.

Drew: 'Against acting with cruelty: against a reign of

Ellis: 'From the uprightness of the sceptre (from their justice) princes obtain immortal renown; if deficient in this respect the glory of princes cannot

557. 'Qualis est pluviae carentia respectu terrae, talis est clementiae carentia in rege respectu suorum

558. 'Ei, qui regi injusto subditus est, praestat

Ellis: 'It is worse than poverty, to be subject to

559. 'Si rex à justiciâ deflectendo operetur, pluvia ab ejus regno deflectendo, coelum pluere non

last.

sinet.'

terror.'

subditorum.'

pauperem esse quam divitem.'

the sceptre (sway) of an unjust prince.'

harshness.
561. 'Rex absque passione subditorum culpas
examinare, et ne iterum eas committant, aequâ, et non
majori, paenâ castigare debet.'
562. 'Reges, qui diu duraturam felicitatem à se
inseparabilem cupiunt, debent in plectendis subditis cum

chapter: that regards injustice, this specially forbids

Manu, vii. 140.

Ariel: 'Poursuivez rudement et frappez

magna irâ manum extollere, sed leniter percutere.'

mollement,
Si vous désirez l'ininterruption d'une

longue prospérité.'
563. 'Si rex tortuosum sceptrum obtineat,
subditisque terrifica faciat, procul dubio festinè ruinam
patietur.'

patietur.'
564. 'Rex, de quo fama est, quod sit subditis
terrificus, aevi diminutionem patiendo, festinè peribit.'
565. 'Quantumcunque magna sit felicitas regis, qui
subditis difficilem aurem praebet, eosque terrifico vultu
aspicit, perinde erit ac si daemon aspexerit (i.e.
evanescet).'

What the daemon has looked on, is said to be useless.

566. 'Regis dura subditis verba loquentis, clementiâque carentis, quantumcunque magna felicitas, quin diu duret, eo ipso tempore

destructur.'
567. 'Dura verba, et acquum transiliens

mulcta, sunt veluti lima
quae minuit in rege fortitudinem quâ hostes

568. 'Regis, qui ministris negotia

committendo, cum iis ea non con-

siderat, si dum male succedunt iis irascatur,

felicitas minuetur (quia ab iis, qui eum juvare possunt, deseretur).'

569. 'Rex, qui sibi non construxerit arcem antequam ab hoste aggre-

diatur, ad hujus adventum timore correptus, statim corruet.'

Drew says 'a defence in the love of his subjects.'

570. 'Plus aequo rigidus rex nonnisi regni leges ignorantibus

adhaeret: sed quodnam est praeter hoc hominum genus quod orbi gravius? Nil sane.' But he explains பிணிக்கும் by 'sibi sociat.'

# CHAPTER LVIII.

Beschi: Clementia.

This Ch. insists on the same subject; but

states positively what the last inculcates negatively. Here benignity, the reverse of harshuess, is

enjoined.
571. Hic mundus non subsistit, nisi quia in regibus invenitur valde

pulchra indoles, quae dicitur clementia.'
572. 'Propter clementiam viget mundi cursus
(si quidem sine mutuâ

sufferentià necnon mutuà charitate in subveniendo egenis, qui effectus clementiae sunt, mundus non subsisteret) : quid ergo praestat esse in mundo, qui clementià

carent, nisi ut terrae grave pondus afferant?'
573. 'Musicalia instrumenta quid juvant, nisi
musicas voces edant;

musicas voces edant;
eodem modo oculi quid juvant, nisi elementiam
habeant?

Graul: 'Das Auge soll gleichsam das ganze

monisch accompagniren. Ein huldloses Auge bei dem besten Thun ist wie disharmonische Musik bei dem besten Gesange.' 574. 'Quamvis in fronte adesse videantur, quid prosunt oculi, qui aequum non transiliente carentiâ carent?' 575. 'Oculorum propria pulchritudo est clementia: si ista non adsit. non oculi, sed foramina vocandi sunt?' 576. 'Terrâ infixis arboribus similes sunt ii, quibus quamvis oculi in fronte infixi sint, clementià carent.' 577. 'Qui clementiâ carent, orbi sunt; qui orbi non sunt, nec

# 270 THE KURBAL.

habendo, iis ignoscere optima qualitas est.'

clementià carent.'

Thun des Menschen har-

578. 'Ii, qui clementiam exercere valent, quin justitiae legibus dero- gatur, quandem proprietatem habent in hunc orbem. [Sensus est: quod orbis regimen iis debetur, qui cum institia clementiam sociare valent?]

iis debetur, qui cum justitiá clementiam sociare valent.]' 579. 'Etiam in eos, qui iram concitandi conditionem habent (h.e. etiam in reos), clementer se

580. 'Qui, etiamsi videant sibi venenum porrigi, illud sumant, nec irritentur, clementiae inhiant ab omnibus celebrandae.' CHAPTER LIX. Beschi : Exploratoris officium. Ariel : Espionnage. Graul: Auskundschaftung. Spies, or scouts. The Com. says: 'Enemies, strangers, and friends alike must be watched.' Manu, vii. 122, 153, 154. 581. 'Exploratores habere, et regni jura callere,

certus esto: quod regi sunt instar duorum oculorum: [quia per exploratores scit, qui subditi aut hostes agunt: per leges scit, quid cum iis agendum].'
582. 'Regis officium est (i.e. regis interest) quotidie omnia, quae ab omnibus fiunt, statim scire.'
583. 'Regi, qui nescit, quanti intersit per exploratores omnia scire, nulla ad hostes vincendos patet via.'

585. 'Qui habitum (seu figuram) sumendo, quae exploratis suspicionem non afferat, quamvis ab iis dignoscatur, sine timore quaelibet tormenta potius

hos omnes, attentè inspicere debet explorator.'

584. 'Ministros regis, ejus conjunctos, ejus hostes,

586. 'Religiosorum, aut peregrinantium personam simulando, impene- trabilia loca penetrando, omnia attentè explorando, quoquomodo tor-quatur, titubare non debet explorator.' 587. 'Hostiam secreta audire ut valeat nitendo, ea quae scivit, sine dubitatione referre debet explorator.' 588. 'Quae explorator explorando rettulit secreta, iterum per alium exploratorem exploranda sunt.' 589. 'Rex plures habeat exploratores, sed ita ut unus de alio nesciat, omnesque ad explorandum mittat: si omnium verba consentiant, de exploratis securus erit.' 590. 'Exploratori ne quid speciale feceris, quod caeteri sciant ; nam si feceris, statim publicum fiet officium, quod ille secretè exercebat.' 271 NOTES.

patiatur quam se prodat, ille sane optimus erit

explorator.'

Beschi: Animositas. Ariel: Force d'âme. Graul:

CHAPTER LX.

Geistes-starke.

The etymology suggests 'elevation of mind.'—See Vocab.

591. 'Qui animum habent, propriè dici potest, quod quid possideant;
qui animo carent, quod possident, non possident
(quia suam propter
inertiam illud amittent).'
592. 'Animum, qui ab homine inauferabilis est,

possidere, verè divitem
facit; nam divitiarum possessio neque constans
est, et possessorem

593. 'Qui animo decidere nescit, etiamsi divitias amittat, non affligitur; quia iterum eas acquirendi remedium

habet, nempe animositatem.'
594. 'Divitiae ipsae viam percunctando apud

relinquit.'

illum accurrent, qui
constantem animositatem habet.'
595. 'Flores, qui in aquâ nascuntur, crescunt
tantum quantum aqua

tantum quantum aqua crescit; eodem modo hominum celsitudo crescet ad mensuram animositatis.'

The lotus in the tank, with its long, flexible, winding stem is always on the surface, rising or falling with the depth of the water, unaffected

by any vicissitude. So 'Man is man and master of his fate.'

Robinson's is neat:

'The water's depth 's the lily's length

The height of man's his mental strength.' Comp. Nal. 245.

'Though by the briny sea, sweet waters spring; by hill,

Bitter with salt the waters gush. Thus as their race

Are not the men,—Lord of the dashing sea's cool shore !! The men are as their minds!'
596. 'Quidquid (rex) cogitet, sublimia semper cogitet, quod si illa

non successerint, saltem cogitatus ille animositatis conditionem habebit,

ac proinde regem sublimem faciet.'
597. 'Si damna obveniant animo non decidunt
animosi viri, sicut

elephas, licèt à sagittarum fasce feriatur, non retrocedit.

598. 'Animo carens (rex) nunquam obtinebit hanc gloriam, ut dicere possit: ego in hoc mundo potens sum.'

599. 'Quamvis magnitudine atque acutis dentibus superior sit,

animum non habet, non pro homine, sed pro quâdam arboris specie hominis figurâ praeditae, habendus est.' 272 THE KURRAL. CHAPTER LXI. Beschi: Solertia, h.e. impigrum esse. 601. 'Nobilitatis splendor, qui in familià nunquam defecit, pigritiae tenebris si locum dederit [adhaeserit, irrepserit], tenebrescendo extinguetur.' Here மாக= तामस. See Sânkhya Kârikâ, xxv., xxxvi. (H. H. Wilson's ed.) Comp. Gitâ, xiv. 602. 'Stude ut pigritia in te extinguatur, si tuam familiam nobilitare desideras.' Graul: 'Wer will dass sein Stamm stämmig werde,

Der wandle so, dass die Lässigkeit von ihm

603. 'Insipientis illius, qui quam vitare debet

lasse.'

elephas timidus fiet si a tigre invadatur.'

600. 'Animus ratiocinii sedes est; qui ergo

finis obveniet omnes ej us in contrarium conatus praeveniendo.' 604. 'Prosapiae splendor extinguetur, plurimaque insurgent damna in iis, qui nec pigritiam vitant, neque assiduum laborandi exercitium habent.' 605. 'Procrastinatio, oblivio, segnities, somnus: quatuor haec orna- menta sunt, quibus se exornare avent ii, qui suae ruinae student.' See கலன் and தீர். There seems to be a double meaning, or சிலேடை. கெடு நீரார்=' those pertaining to the waters of destruction,' or 'those whose fate is destruction.' Comp. Gîtâ, xiv. 8. 606. 'Etiamsi omnium potentissimi regis divitiae, eos insectentur (hoc est absque ullo labore iis obveniant) difficilimum est, ut ex iis magnam utilitatem percipiant qui pigri sunt.' 607. 'Eorum qui bona concilia dandi officium exercent, reprehensiones quin mussitet audire cogetur, qui segnitiei amore captus, laudabile assiduè laborandi exercitum non habet.' 608. 'Si rex in suâ familiâ segnitiei locum dederit, haec efficiet ut suis hostibus servus evadet; quia quum iis resistendi vim non habeat, iis obtemperare oportebit.' 609. 'Quisque in suâ familiâ oborta damna reparabit, si se à segnitie sectandà averteret.'

pigritiam sibi adopta- verit, nobilitati in quâ natus est,

| 610. 'Impiger rex sine intermissione assequetur                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| totam terram, quam caeteri reges nonnisi suis pedibus                                                                                                                     |
| dimetiendo assecuti sunt (i.e. absque morâ dominus                                                                                                                        |
| evadet regnorum, qui caeteri reges nonnisi multo                                                                                                                          |
| labore, ac tempore adepti sunt).'                                                                                                                                         |
| This may refer to Vishiu, who was said to                                                                                                                                 |
| have measured the universe with three steps.                                                                                                                              |
| have measured the universe with three steps.                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                           |
| 7                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                           |
| 1                                                                                                                                                                         |
| NOTES. 273                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                           |
| CHAPTER LXII.                                                                                                                                                             |
| Beschi: Assiduè laborare.                                                                                                                                                 |
| ஆள்வினே may be 'the work of a man ':                                                                                                                                      |
| ஆளுக்குரியவினே, or ஆளும்விண                                                                                                                                               |
| (வி. தொ.) 'the work which rules, exerts itself.'                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                           |
| 611 ( Assidence labor magnum quique animitum                                                                                                                              |
| 611. 'Assiduus labor magnum cuique spiritum                                                                                                                               |
| dabit, qui affectet non                                                                                                                                                   |
| dabit, qui affectet non decidere animo, quum quid difficile videtur.'                                                                                                     |
| dabit, qui affectet non<br>decidere animo, quum quid difficile videtur.'<br>He makes சாவாமை=' animum non                                                                  |
| dabit, qui affectet non decidere animo, quum quid difficile videtur.' He makes சாவாமை=' animum non despondere,' and reads அருமை                                           |
| dabit, qui affectet non decidere animo, quum quid difficile videtur.' He makes சாவாமை=' animum non despondere,' and reads அருமை யுடைத்தென்று; but is evidently at a loss. |
| dabit, qui affectet non decidere animo, quum quid difficile videtur.' He makes சாவாமை=' animum non despondere,' and reads அருமை                                           |
| dabit, qui affectet non decidere animo, quum quid difficile videtur.' He makes சாவாமை=' animum non despondere,' and reads அருமை யுடைத்தென்று; but is evidently at a loss. |

actione deest, nunquam sapientûm aestimationem amittent.' The idea is, 'Nothing succeeds like success.' 613. 'Plurimis liberaliter largiendi gloria nonnisi in assiduè laborente indole residet; (quia qui assiduè non laborant, nec quid largiantur - habent).' 614. 'Sicuti timidi alicujus brachium quemvis ferire velit, ensem vibrare nescit; is qui assiduè non laborat, quamvis liberalis esse velit, ob suam paupertatem liberalitatem exercere non poterit.' Comp. 727. 615. 'Qui non delicias sed laboriosam vitam optat, hic sanè suae familiae fulcrum erit, eam ab omni damno liberare 616. 'Assiduus labor divitias affert ; assidui paupertatem inducit.' 617. 'Apud pigros residere infelicitatis Deam,

valens.' laboris defectus nonnisi quam Mûdêvi vocant, in impigri assiduo labore Deam felicitatis, quam Lakshmî vocant, suam sedem figere, aiunt sapientes.'

good fortune.' See
Dowson's Class. Dict. of Hindu Myth., sub voce. ආශික් ancient goddess'; S. Mahāmāyā. 618. 'Non est vitio vertendum alicui, si minus

தாமரையினள்=Padmâ=Lakshmî, 'goddess of

quid utile sit, et quâ via assequi possit optimè sciendo, segnitie victo illud omittere magnum est vitium.'

sapiens sit; sed ei qui

So Ariel : 'Le manque de sens à nul n'est reprochable.' See பொறி. 619. 'Quamvis ob contrarium fatum non assequaris id quod tuo

labore assequi intendis, nihilominus tuus labor nunquam tibi non

(afferet salarium tui corporis fatigationi debitum (i.e. nunquam omnino

afferet salarium tui corporis fatigationi debitum (i.e. nunquam omnino incassum ibit).'

In this and the following couplet Tiruv. strongly asserts that 'man is master of his fate.' This is hardly consistent with Ch. xxxviii.

620. 'Ipsum removeri fatum videbunt, qui animo non deficientes,

sine intermissione assiduè laborant.'

#### CHAPTER LXIII.

Beschi: In adversis non turbari. Ariel: Impassibilité dans le malheur. Drew: 'Against losing energy in difficulty.' Com.: இடுக்கண் (தன்பம்) வந்துதி (வந்தபோது) அதற்குமனங்கலங்காமை.

621. 'Cum adversitas venerit, laetus te ostende; nam nullum aliud est medium utilius quam cum eâ associatum incederas.'

Beschi quotes a passage in illustration from Seneca: 'Adversa adversis adversa non sunt, sed aversis; nempe si ab adversitate fugias, et ob ejus adventum tristeris, adversitas erit; si neque tristeris, neque ob ejus adventum a tuo itinere dimovearis, sed una cum illa coeptum iter confeceris. adversitas non erit.'

Com. says: ஊர்வது ஆகிய அது. Supply உத்தமம்: 'that is the best: nothing can compare with that.'

622. 'Pelago ipsi pares adversitates, si tales aestimes quales sapientibus videntur, adversitates non erunt.'

The meaning is: 'Troubles are imaginary; try to grasp them in

thought, and they vanish.' The Vêdânta regards all as delusion: ponder this, and sorrow disappears. Gitâ, xviii. 70-74.

623. 'Oui ex adversitate non afflicitur, insi adversitati afflictione

623. 'Qui ex adversitate non affligitur, ipsi adversitati afflictionem causabit.'

ausabit.

624. 'Qui bovi similis est (h.e. qui bovem imitatur), per cuncta sale-

brosa loca, quin desistat, carrum trahentem, hic

adversitatibus quoddam genus a

genus adversitatis est.

- 625. 'Plurimae adversitates, aliae aliis supervenientes, licet obviam fiant; ab eo, qui suam constantiam non deseret, adversitatem patiendo, victas manus dabunt.'
- 626. 'Num afflictionem patietur, si pauper fiat, qui cum dives est, extollere se nescit.'
- 627. 'Sapientes propter adversa non turbantur, scientes propriam esse humani corporis conditionem scopum esse adversitatis ictibus.'
- 628. 'Qui delicias non quaerit, et secum statuit, prospera cum adversis mixta habere, naturalem esse hujus mundi conditionem, in adversis animo non
- corruet. 629. 'Qui inter prospera de prosperitate non gaudet,
- nec inter adversa
- de adversitate tristabitur.' 630. 'In rege cujus actionibus adversitates obveniunt, eas tamquam
- favores aestimare, quia gloriosiorem reddunt actionem, quam iis superatis conficere debet, praerogativa est ab ipsis'suis hostibus vald



NOTES.

e Sepagadii B

aestimabilis.

#### PARS II.

Beschi: அங்கவியல்=Status regii proprietates. அமைச்சியல்=De conciliariorum proprietibus.

#### CHAPTER LXIV.

De ministro regis. Manu, vii. 58 et seq.

631. 'Regius Minister in agendo, ad id necessaria instrumenta, tempus,

agendi modum, necnon actionis difficultates in praeveniendo eximius esse debet.'
Ariel translates மாண்டது 'font la grandeur d'un . .

Ariel translates மாண்டத 'font la grandeur d'un . .'; Graul: 'haec

esse eximia,' 'dass ist Ministerschaft, wenn . . . vortrefflich sind.'

632. 'Cum quinque supradictis qualitatibus debet insuper regius minister in animi firmitate, in amore erga subditos, in juris peritiâ, et

in indefesse laborando eximius esse.' The கருவி or சாதனங்கள் in 631 are twofold: money and men—

noney and men— சேஜன, பொருள் (Ch. Lxxvi., Lxxvii.). Thus there are five.

633. 'Inter regis hostes in regem confoederatos discidium inducere, regis amicos ac fautores ne amicitiam deserant

Minister est.' 634. 'Negotia maturè considerare, ad ea conficienda, quae magis apta sunt media adhibere, et ita loqui ut omnes in suam sententiam trahat, qui valet, optimus Minister erit.' 635. 'Insuper Minister debet plenè imbutus esse notitiâ virtutum regi convenientium, affabilem se praebere, callere modum agendi diversum pro temporum diversitate, ac ingenii subtilitatem habere.' 636. 'Iis, qui cum naturali ingenii subtilitate scientias quoque acquisitas habeant, quidnam est utut subtilissimum, imperceptibile.' 637. 'Etiamsi agendi modum ex scientiis didiceris, attamen mundi mores discendo, juxta illos age.' 638. 'Quamvis rex nec gnaris obaudiat, et ipse nescius est, tamen apud ipsum Ministri officium exercens obligationem habet eum hortandi, ne agat, quae agenda non sunt.' 639. 'Melius est regi a septuaginta millionibus hostium oppugnari, quam Ministrum habere contrarium.' The other reading is கோடி யுறும் (as in 1061)=' will

amicè tractare, et qui regem deseruerunt ut iterum regi foederentur obtinere, qui valet, optimus

276 . THE KURRAL.

CHAPTER LXV.

Beschi: Verborum efficacia, i.e. suadendi vim habens locutio.

This amplifies 633-35.

641. 'Linguae bonitas (hoc est verborum vis suasiva), in sapientûm aestimatione Ministrum bonum facit, nam hujusmodi bonitas caeteras omnes bonitates antecellit.'

642. 'Cum ex Ministri verbis summum regi bonum, ac summum oriri possit malum, debet Minister in suis verbis valdè circumspectus esse.' 643. 'Ministri verba talia esse debent, ut amicos in amicitià magisque

confirment, et in adversariis amicitiae desiderium creent.' Graul says அவாய்— அவாலி; but தகைய ஆய்(ஆகி) is better. 644. 'Minister in loquendo respectum habeat ad statum seu condi-

640. 'Quamvis Minister, quae agenda sunt, eo quo decet modo, maturè consideret, nunquam tamen ea

accompany caution.

perficiet, si dexteritatem pariter non habeat.'

be 700 million-fold great.'

Tact must

tionem eorum, quibus cum loquitur; nam nil est quod sit hoc virtuti magis consonum, nil quod majus emolumentum afferat.'

Speech to be adapted to the audience.

645. 'Minister verbum non proferat nisi postquam sciverit (seu noverit), nullum aliud esse verbum quod suum verbum vincere possit.'

646. 'Qui in praeclaro Ministri officio perfectus est, is loqui debet ita,

ut cum desiderio audiatur; cum verò caeteri loquuntur, non ad eorum loquendi modum, sed ad negotium quod afferunt, animum intendere.'
647. 'Eum qui in loquendo suasivam vim habet, oblivioni obnoxius non est, nec auditorium timet, quisnam in oppositione vincere poterit?

- Nemo sanè.'
- 648. 'Orbis celeriter se subjiciet illis, si in loquendo ordinatè ac suaviter loqui valentes habuerit.'
- 649. 'Asiaticè loqui affectant, qui purè et laconicè loqui nesciunt.'
- 650. 'Qui quod didicerunt clarè et perspicuè caeteris communicare nesciunt, similes sunt floribus, qui ramo adhaerent, sed odorem non reddunt.'

## CHAPTER LXVI.

Beschi: Puritas actionum.

Nor good words only, but pure actions are necessary.

- 651. 'Bonum auxiliatorem habere, temporale modo emolumentum dabit; sed puritas actionum, cum temporali emolumento, virtutem quoque, eique subsequens in coelo premium dabit.'
- 652. 'Semper vitandae sunt actiones, qui nec agenti laudem nec caeteris bonum afferunt.'

277

653. 'Vitare omnino debet laudem destruentes praeclarus esse vult.'

actiones, qui in mundo

து நட்: this is an obsolete form. Comp. Tel.  $Avu \mid du \mid mu$ . The

mid. particle = Tel. du. (Intro. p. xxi.)

654. 'Neque ut aliquod damnum effugiant, indecora faciunt qui

firmam mentem habet.'

The use of snis by Tiruv., with its various epithets, must be studied. It is more than the 'poet's vision and

faculty divine'; being

the intuitive knowledge of invisible things given to the pure alone.

The following verse (cii.) of the நீதிதெறிவினக்கம் \* beautifully illus-

trates this significant word:

ஐயந் திரிபின்ற எந்தாத்தி

யிற்றெளிந்து

மெய்யுணர்ச்சிக<u>்</u> கண்விழிப்பத் தூங்குவார் தம்முனே காண்பதே காட்சி; கனவு நனவாகப் பூண்பதே தீர்ந்த பொருள். ' Nought doubting, wav'ring not, sages explore till all grows clear By reason's aid; with eye of apprehension true op'd wide, They sleep, and see the vision clear. In that pure mystic light When waking life arrays itself, 'tis being's perfect gain.' How far Tiruv. and the gnomic bards of Southern India can be classed as votaries of any sect, or darsana, may be seen by an examination of the Sarva-darçana-sangraha by Professors Cowell and Gough. Especially the Arhata (or Jain) system, while presenting some analogies,

is evidently very different from that of the author of the Kurral.

655. 'Aut noli facere unquam id, de quo postea conquerendum tibi

sit; aut si aliquando feceris, querelas omitte.'
656. 'Etiamsi tuam matrem fame mori
videris, noli facere quod a

paupertatem pati, quam divites fieri collum subdendo sapientûm vituperio (i.e. vituperio dignis actionibus).' Comp. Nál. 275. 658. 'Qui aliquid vituperabile non vituperando inconsideratè fecerit,

657. 'Sapientibus melius est

summam

sapientibus viturabile sit.'

afflictionem patietur.' Beschi : @σπ=' sine consideratione.' ஒரார் = ஒருவா தவராக = ' not shunning.' 659. 'Quod cum (exterorum) luctu (i.e.

quamvis illud ad finem perducat, postea tamen

caeteros opprimendo) cumulaveris, cum (tuo) luctu peribit; si vero damnum patiaris, postea multa tibi afferet bona.'

propter justitiam aliquod

\* The very complete edition of this exquisite work, issued by H. Stokes, Esq., should be in the hands of every Tamil student.

660. 'Per nefas divitias cumulando regem in solio firmare velle, idem est ac velle firmum reddere ex crudâ argillâ fictum vas aquam ei infundendo.'

But @wøs is not 'making firm,' but 'putting, keeping.' Graul: 'in neuen Erdkrug Wasser und wahren wollen.'

#### CHAPTER LXVII.

Beschi: Firmitas in agenda.

661. 'Quod facit actionum firmitatem est animi firmitas; caetera omnia ad id non prosunt.'

662. 'Perfecti ministri conditio est inter haec duo viam tenere, ut neque aggrediatur ea, quibus insuperabilem obicem venturum praevidet, et si obex advenerit non retrocedat.'

663. 'Fortis in agendo minister, quod in hostem intentat, ita exsequi debet, ut nonnisi finis actionis hosti notus sit, quod si ante finem hosti innotuerit diu lugendam afflictionem patietur.'

664. 'Regulas agendi dare, seu praescribere, omnibus facile est; sed difficillimum est juxta praescriptas regulas agere.'

This idea has been expressed in most languages. This couplet seems to be a translation of the clôka in *Hitopadeça*, III. 107. The com-parison will illustrate the relative powers of the languages, and

Sanskrit çlôka. पर्ोपदेशे पाण्डित्यं सर्वेषां सुकरं नृणाम्

the merit of a Kurral couplet as compared with a

परापद्ग पाछित्य सञ्चन सुनर नृणान् धर्मो स्रोयमनुष्ठानं कस्यचित् तु

## स**चातानः**

B. says em m=' refluentia.' See Lex.

665. 'Eorum, qui praecelsum ministri officium

obtinendo clari sunt, in gens firmitas quum redundet in regem, ab ipso magni fiet.'

666. 'Omnia quae intentaverint, eo quo cogitaverunt modo obtinebunt ii, qui cum consideratione agendi firmitatem quoque possident.'

667. 'Despicabilis licèt figurae sit, noli quemquam despicere; sunt enim qui similes sunt axe magni currus, firmanti clavo.'

Ariel: 'À la vue de l'apparence il ne faut pas dédaigner; il est de (gens) tels que la cheville d'essieu

dédaigner; il est de (gens) tels que la cheville d'essieu d'un grand char qui roule.' 668. 'Actio quam, maturè considerando, faciendam

esse perspexisti, sine titubatione, procrastinationem vitando, perficienda est.'

669. 'Quamvis plurimo labore, et animi contentione conficiendum sit,

animi firmitatem sustentando perfice opus, quod postea magnam tibi dulcedinem pariet.'

670. 'Caeteras omnes firmitatas licet obtineas; si tamen animi firmitatem non aveas, a sapientibus non magni

#### CHAPTER LXVIII.

Beschi: Modus agendi. Graul: Die Art des Handelns.

fies.'

oriatur, quod ad finem opus perduci possit; talem autem certitudinem habens opus cras-

671. 'Maturè considerandum, quousque certitudo

tinum differre magnus error erit.'
672. 'In iis quae moram exigunt, moratus sis; in eis verò quae moram non sufferunt, moratus ne sis.'

673. 'Quotiescunque vires suppetunt, in hostem

agere debes; si viribus inferior sis, aliquam viam excogitando opereris (sensus est, ubi vires desunt astutiá utendum).' 674. 'Inchoatae et non perfectae actiones, inchoatum et non perfectum bellum ; si ritè consideres, easdem (quia semper malum subsequetur), consequentias habere nosces.' In the Com., Beschi says &=' ignis reliquae'; but in this rendering he makes  $\mathcal{G} = \mathcal{G} = \mathcal{G} = \mathcal{G}$ . Ariel: 'Comme une reste de feu.' 675. 'Quid impendendum ? quae adsint instrumenta? aptum ne sit tempus? quasnam actiones facere possit? opportunus an faveat locus? haec quinque sine allucinatione considerando, ad aliq uem actionem procedendum.' 676. 'Antequam aliquid aggrediaris,-" ad id perficiendum, quanto labore opus sit ?-quaenam impedimenta obvenire possint?-his superatis, et re ad finem perductâ, quodnam emolumentum sit obventurum?"

-aequâ lance vibrando, agere debes.'

servanda lex est, ut ab
iis notitiam acquirat qui opere in illo praxim habent.'
678. 'Ex una actione feliciter confecta gradus est
faciendus ad aliam
similem actionem, non secus ac per domesticum
elephantem alii
elephantes capientur.'

677. 'Praeterea ab opus perficere volente haec

679. 'Expedit citius hostium fautores sibi amicos reddere, quam amicos gratificare.' 680. 'Minister regis, qui exiguum habet regnum,

680. 'Minister regis, qui exiguum habet regnum, timens ostendere panicum quo capietur metum, si fortè à fortiori oppugnetur, si se

vincere poterit, non debet inique ferre aliquam depressionem, quae fortiori assequendo, sibi proveniat.'

This is a perplexing couplet: 'Kings of small states, fearing the inward weakness of their own people, must pay homage to greater rulers in order to obtain the needful assistance: it is no disgrace to seek the friendship and protection of mightier states.'

#### CHAPTER LXIX.

Beschi: Legatio, i.e. legati officium.

The character of the accomplished ambassador, or resident at a foreign court, is admirably drawn.

681. 'Legati dotes esse debent sequentes; nimirum ut sit (suis consanguineis) benè affectus; ut sit optimo loco natus; ut regis personam affectare sciat.'

பண்பு = குணம் = 'quality,' especially good quality, intrinsic excellence.

trinsic excellence.

அன்பு, here 'a benevolent mind.'

682 (683 in B.). 'Amor (in regem), quae regi convenientia sunt probe scire, et in loquendo consideratio et verborum efficacia: tres sunt qualitates quae nonnisi in legatis reperiuntur.'

அன்பு, here 'special attachment to the king.'

683 (684 in B.). 'Inter regia jura callentes versando, in dictà scientià valde peritus esse debet; qui inter armatos reges suis verbis suo regi victoriam obtinendi

officium sustinent, nempe legatus.'
684 (682 in B.). 'Ingenii sublimitas, venerabilis aut amabilis prae-sentia, magno studio ac praxi comparata scientia: qui horum trium unionem habet, ad legati officium prodeat.'
685. 'Si plurima sint proferenda, ordinatè ac concisè id faciendo; si displicentia sint repraesentanda ab odium concitantibus verbis absti-nendo; amicabilibus verbis id faciendo, suo regi emolumentum procurare debet legatus.'
686. 'Necessariam scientiam habendo, si torvis oculis aspiciatur metum non ostendendo, rem ita ut ab audiente bene intelligatur exponendo, si tempus sibi

non faveat, quamnam tunc industriam adhibere debeat, scire debet legatus.'
687. 'Quomodo se gerere debeat noscendo, ad alloquendum regem tempus aptum et locum opportunum procurando, omnia cum maturâ consideratione faciendo, legationem qui absolvit

optimus legatus erit.'
688. 'Illibatos mores, aulicorum favorem, et
intrepidum animum, et cum his tribus in loquendo
sinceritatem possidere boni legati conditio est.'

689. 'Qui verba à suo rege prolata ad alios reges ferendi officio funguntur, debent ita intrepidè loqui, ut nunquam ob metum aliquod ex suo ore effluat verbum, quod suo regi indecorum sit.'

690. 'Qui etiamsi sibi damnum imminere videat, nil timendo apud caeteros reges suo regi exaltationem, non depressionem afferentia verba proferre valet, optimus legatus est.'

Beschi reads அன்சாகு 'unfearing' for என்சாக 'unfailing.'

#### CHAPTER LXX.

Beschi: Quomodo legatus cum regibus versari debeat.

So also Graul; but the subject seems to be more general:

conduct in a court, courtiership, the way of pleasing a king. Ariel:

Conduite auprès

des princes.

691. 'Nec prope nec procul, non secus ac qui ad ignem calefit, cum

exteris regibus versandum.'

இகல்வேந்தர் is not 'exteris regibus,' surely.

Ariel: 'rois puissants.'

Neither making himself too prominent, nor relegating himself to obscurity. 692. 'Non appetere quae reges tanquam sibi propria appetunt, via est assequendi ab ipsis regibus diu permansura emolumenta.' It is not safe to seem to be the King's rival. 693. 'Si cautus esse vis, cave ab iis, quae difficulter tolerantur; nam postquam regum animum aversum senseris, difficile erit illum benevolum reddere.' 694. 'Coram regibus cave ne quidquam secretè cum alio confabuleris, aut alium intuendo mutuum risum edas, quia haec et similia suspicionem inducunt.' 695. 'Quidquid rex alicui secretè loquatur, neque ut audias aurem admoveas, neque quid dixerit statim interroges, neque cures illud secretum scire, nisi quum ille tibi sponte patefecerit.' 696. 'Regis intentum percipere studens, ad ei loquendum opportunum tempus eligendo, sive odiosa, sive grata sint, quae loqui debes, ita

| loquari    | is ut g | ratè a        | ıdiaris.' | 1       |          |                        |     |      |
|------------|---------|---------------|-----------|---------|----------|------------------------|-----|------|
| 697.       | ' Gr    | ata lo        | quendo    | futilia | nunqua   | ım loq                 | ua  | ris, |
| licet alii | coran   | te ac         | _         |         | _        | _                      |     |      |
| rege lo    | quant   | u <b>r.</b> ' |           |         |          |                        |     |      |
| 698.       | ' Qua   | mvis r        | ex aeta   | te tibi | inferior | sit, et                | in  | eo   |
| consangu   | uinitat | is            |           |         |          |                        |     |      |
| gradu,     | ut      | tibi          | revere    | ntiam   | debeat,  | $\mathbf{n}\mathbf{e}$ | ist | am   |

attendendo ad supremam quam gerit dignitatem.'

36

282 THE KURRAL.

fieri. nunquam audent ea facere quae regi non placent.'

praesumas, sed procede

700. 'In regis familiaritate veteranus licet sis, cave ruinam afferet.'

699. 'Qui sanam mentem habent, quamvis se videant a rege, plurimi

#### CHAPTER LXXI.

Beschi: Regis intentum percipere, quin illud rex patefaciat. Graul: Mentem percipere. Die Absicht merken.

The tact required alike by envoy and by courtier, that reads the countenance, takes note of the subtlest indications of the ruler's will.

701. 'Qui, quin rex loquatur, ab ejus vultu ejus intentum percipere

valet, huic mundo, quae nunquam siccatur aquâ circumfuso, ornamentum erit.

702. 'Eos, qui valent sine dubitatione alicujus intima penetrare, diis similes aestima.'

703. 'Eum, qui ex eo, quod in suo interiori experitur aliorum inte- riora noscere valet, etiam ei dando aliquid ex iis, quae regium statum conficiunt membris, debet rex ad servitium suum attrahere.' A king should even sacrifice an angam (அங்கம், உறப்பு) of his state to win such a servant. These ' essential members ' are இரதக்கு துரகப தாதிகள் = தேர்கரிபரிகாலாட்கள் = 'chariots, elephants, horses, and foot- soldiers.' 704. 'Ab iis qui alicujus intimum animum, quin ab isto patefiet, penetrare valent, caeteri (qui id nequeunt) multum diversi sunt, quamvis quoad membra similes sint.' உதுப்பு nom. of respect: 'as regards members.' 705. 'Si ex similibus quae in se videt signis, caeterorum intima penetrare nesciant, quamnam quaeso supra caetera membra specialitatem habebunt oculi?' 706. 'Sicuti speculum repraesentat quidquid ei objicitur, ita vultus repraesentat quae in pectore latet iram!' 707. 'Quid est ad intima dignoscenda aptius, quam vultus, si quidem statim ac in animo laetitia oritur, aut ira, ipse caeteris praenuntiat?' 708. 'Si sit, qui suum animum intuendo quidni his vel illis affectibus expertus scrutari valeat: huic ut caeterorum animum noscat sufficit, si eorum vultum

intuendo insistat.' 709. 'Internum odium et amicitiam oculi manifestabunt iis qui sciri valent diversos oculorum motus pro affectuum diversitate.' 710. 'Etsi acutissimus quis sit, ad animum

dimetiendum, nulla ei suppetet melior ulna quam oculi.'

NOTES.

283

#### CHAPTER LXXII.

Beschi: Auditorium (G. coetum) discernere.

A MINISTER must know the tone and temper of the council before whom he must discuss affairs of state.

711. 'Doctum auditorium si habeat, maturè considerando loqui debet, qui verborum selectionem et linguae puritatem possidet.'

712. 'Loco in quo loquitur se accomodando nonnisi doctè loquatur, qui in verborum qualitate discernendâ peritiam habet.'

713. 'Qui auditorium non discernendo in publico loquendi cacoethem habent, nec loqui sciunt, neque ad quidquam valent.' 714. 'Coram doctis doctè loquaris, coram

albis (h.e. nesciis) albi

stipitis colorem indue.'

He makes #@#='stipes.' But?

Graul: 'Vor gelehrten rede man gelehrt, vor

Ungelehrten ungelehrt.' 715. 'Inter omnes bonas qualitates optima est in seniorum coetu non esse primum ad loquendum.' 716. 'Coram doctis latam eruditionem ostendere cupiens insciè loqui, idem est ac religiosum statum profitendo ab eo desciscere.' 717. 'Doctrina eorum qui scientiarum studio incubuerunt, in coetu eorum qui sine errore et consideratè loquendi peritiam habent, innotescet. 718. 'Coram doctis loqui idem est ac crescentium florum areolis aquam infundere.' 16. When a man finds 'fit audience,' his words distil as the fertilizing dew. There may be the idea of gain to the speaker: docendo discitur. 719. 'Qui coram doctis subtilia quaeque cum laude loquuntur, ea neque per oblivionem coram nesciis loquantur.' 720. 'Noli subtilia loqui inter eos qui infra tuum coetum sunt; nam id idem erit ac pretiosum pharmacum in luto

projicere.'

#### CHAPTER LXXIII.

Beschi: Coetum non timere.

THE Minister requires nerve and courage, to face the council, often packed, full of favourites, intriguers, and time-servers. Comp. the Book of Daniel.

721. 'Qui verborum selectu gaudentem sermonis puritatem habet, coetuum diversitatem noscendo, ob docti coetûs metum errare non debet.'

#### 284

### THE KURRAĻ.

722. 'A doctis docti dicentur, qui inter doctos absque metu et confusione quae didicerint, aliis communicare sciunt.'

728. 'Plurimi sunt qui in proelio mori non timent; pauci sunt qui in coetu doctorum loqui non timeant.'

724. 'Quae tu didicisti, ita inter doctos loquere, ut et ii discere possint; quae tu non didicisti, ab iis qui plus quam tu didicerunt, disce.'

725. 'Ita disce ut viae quae ad scientiam ducit limites omnes attingas; ut sine timore ad quamcumque interrogationem in eâ materiâ responsum dare queas.'

அளவு= $\hbar$   $\delta (a\lambda \epsilon \kappa \tau \iota \kappa \hat{n})$ .

726. 'Sicuti nil prodest ensis in ejus manu qui timidus est, ita nil prodest scientia ei qui doctum coetum pavet.'

727. 'Scientia ejus qui doctum coetum timet, similis est ensi quem

in proelio vibrat timida manus.'

'Timida manus' euphemistically for பேடிகை, q.v. 728. 'Plurima quamvis didicerunt nullum exinde fructum capient, qui inter doctos doctè et clarè loqui nesciunt.' 729. 'Eos qui scientias didicerunt sed prae

auditorum metu ea patefacere nesciunt, pejores esse iis qui non didicerunt, sapientes ajunt.' 730. 'Qui, quae didicerunt ob metum clarè patefacere nesciunt, quamvis vivi sint, tanti aestimantur, quanti fiunt mortui.'

# PARS III.

De membris, quae regium statum conflant.

## CHAPTER LXXIV.

Beschi: Ditio, seu regnum. Graul: Territorium.

THERE are no addresses to kings or wealthy

landowners in the Kurral, such as give a peculiar charm to many of the quatrains in the Náladi. In 1277 only, the princess speaks of her beloved as 'lord of the

cool shore.' In Nal. the king is addressed as ' pal.' lord of the land. In the South a landed proprietor,

below. Nál. 10, 71, 142, 146, 161, 166, 186, 194, 211, 212. &c. In the நாட்டுப்படலம், or chapter describing the Tamil land, in Kamban's Râmâyanam, and in the Naishadam, the poets have exhausted 285 NOTES. the resources of the language in elaborate descriptions of the μπω. Comp. Manu, vii. 69. 731. 'Illud est (optimum) regnum, quod in se continet indefessos agricultores, virtuosos viros, et indeficientem pecuniam habentes.' 732. '(Optimum) est regnum, in quo talis sit rerum abundantia ut à caeteris regnicolis ibi desideretur incolatus, expers sit infirmitatibus et animalculis, quae ruinam segetibus afferant, et copiosum a segete fructum percipiat.' 733. 'Regnum adeo opulentum esse debet, ut tempore famis sustentare etiam possit eos, qui a caeteris regnis illuc confugiunt, et tempore belli possit una vice solvere regi tantum tributum, quod per multas vices annuatim solvitur.' 734. 'Boni regni qualitas esse debet egestati obnoxium non esse, insalubre non esse, nec hostium incursionibus expositum esse.' 735. 'In bono regno non debent inveniri coetus, intestini seditiosi hostes, regem affligentia homicidia.'

even of the humblest class, is a pn\_now. The country has a sea-board, and chains of hills, with forests, and streams flowing down to irrigate the fields

In குறும்பு there may be a reference to the Kurrambar (Marravar), wild, predatory bands; but I think it simply means lawlessness and plundering in general. 736. 'Inter regna optimum dicetur quod neque frequenter ruinam pati videmus; et, si ruinam patiatur, statim illam copioso agrorum fructu reparet.' 737. ' Puteorum et lacuum aqua, fructuosi montes, flumina, et inexpugnabilis regia, membra sunt, quae optimum regnum conflant.' The limits of the Tamil country, as assigned by the Nannil, இறப் புப்பாயிரம், 8, 9, are : (குணகடல் குமரி குடகம் வேங்கடம் எனுநான் கெல்லேயின் இருந்தமிழ்க் கடேலுள்) The eastern sea, Cape Kumari, Kudagam (Coorg), and Vêngadam (Tripety). This 'Tamil-land' has rain; springs that send their waters down the hills; a fine chain of hills as its western frontier, down which flow the Pâlârru, the Pennârru, the Kâvêrî, the Vaigai, and the Tâmbarapûrnî, with many tributaries; and mountain 738. 'Salubritatem, acres divites incolas, copiosum agrorum fructum, vitam suaviter ducendi facilitatem, nec non securitatem ab hostibus: ornamenta quae bonum regnum efficiunt haec quinque dicunt sapientes.'

739. 'Illud regni nomen meretur, in quo annona

facilè invenitur; regni nomen non meretur, si annonam

multo labore investigare opus sit.'

heights which a little effort can convert into strong

places of defence.

740. 'Quamvis omnia, quae superius dicta sunt, in regno reperiantur, nil prosunt, si pariter in eo non inveniatur unio inter regem et subditos.'

#### CHAPTER LXXV.

Beschi: Arces.

Though not as important in the history of Southern India as in the annals of Sivaji and his Mahrattas, forts of considerable celebrity existed in the Carnatic, and are still to be seen in all stages of dilapidation. The pages of Orme's narrative abound in illustrations of the importance of these in South India. Comp. Manu, vii. 71-76.

741. 'Et iis, qui hostem offendere volunt, maximo praesidio sunt arces; it iis, qui timendo ab hoste se defendere volunt, optimum sunt asylum.'

Necessary both for offensive and defensive wars.

742. 'Arx debet habere aquam, uti gemmae (incorruptibilem), spati- osum campum, montem arduum, confertum sed ordinatum nemus, ut fortis dici possit.'

Compare the descriptions of Hill-forts in Captain Grant Duff's History of the Mahrattas.

743. 'Quod murorum altitudinem, spatii latitudinem, bellicorum instrumentorum copiam, et loci inaccessibilitatem, junctim possidet, arcem vocat bellica scientia.'
744. 'Quamvis parva sit tamen talis esse debet arx.

744. 'Quamvis parva sit tamen talis esse debet arx, ut in fortitudine magnas aequiparando, ad eam expugnandum advenientem hostem animo decidere faciat.'
745. 'Arx talis conditionis esse debet, ut sit

expugnatu difficilis, commeatu referta sit, et qui eam custodiunt facile possint in ejus defensione consistere.'

746. 'Arx non solum debet iis omnibus, quae ad

vigilum subsisten- tiam opus sunt, abundare, sed insuper habere debet bonos milites, qui in loco ei praesto sint (nempe eam defendant).' 747. 'Arx talis esse debet, ut difficilis expugnatu

sit, sive per obsi-dionem, sive per aggressionem, sive per proditionem.' Beschi says: அறைப்படுத்து='divisiones inducere.'

748. 'Arx talis esse debet ut qui illam defendunt, eam non deserendo, ex illa obsidione, eam vallantes vincere possint.'

749. 'Arx ejusmodi esse debet, ut in ipso aggressionis initio, ejus

287

NOTES.

defensorum in proeliando superioritatem videntes, animum despondendo hostes terga vertant.'

750. 'Quascunque ex supradictis excellentias arx habeat, idem est ac si non haberet, si eam qui defendunt in

pugnando excellentes non sint.'

#### CHAPTER LXXVI.

Beschi: Modus aerarium regium ditandi.

Ariel: Manière

d'acquerir la fortune.

751. 'Nulla res ei rei similis, quae facit esse aliquid, eos qui nihil

sunt.

A play upon the different uses of the word பொருள்.

Ariel: 'Pour faire quelque chose de celui qui n'est rien, il est rien

que la Fortune.'

752. 'Pecuniâ qui carent a cunctis despiciuntur; divitiis qui affluunt

| a cunetis honorantur.'                        |
|-----------------------------------------------|
| Comp. Nál. 281, 283, 284:                     |
| 'Though rags he wrap around his loins, a      |
| dozen coins                                   |
| Or so, will gain the wretch respect 'mid      |
| many men!                                     |
| The man devoid of wealth, though born of      |
| noble race,                                   |
| Is viler than the lifeless corpse!'           |
| 'When on the high hill's crags the Kândal     |
| blooms no more,                               |
| The crimson-spotted beetle tribe seek not its |
| boughs.—                                      |
| Lord of the glades where from the crofts      |
| they parrots scare,—                          |
| The pauper has no friends.'                   |
| (இலாஅஅர்க் கில்ஃத் தமர்.)                     |
| 'When wealth is there, like crows around the  |
| fallen corpse                                 |
| Obsequious myriads gather round. When         |
| wealth is gone,                               |
| As wheels the beetle's flight,—no one in all  |
| the world                                     |
| Will ask, "Is't well with you?"'              |
| 753. 'Splendor divitiarum nunquam deficientum |
| ad quod tibi libet                            |
| regnum perveniens tuorum hostium tenebrosum   |

odium affugabit.'
Simply, 'Money will help you in any region of

Simply, 'Money will help you in any region of the earth.' This

reminds us of the favourite saying of Nero (Suet.

Nero, cap. xi.), τὸ

τεχνίον πᾶσα γαῖα τρέφει: artificem omnis alit terra. Comp. 397.

754. 'Divitiae, quas quis honestè cumulat

modum sciens eas pro-

curandi, et virtutes exercendi occasionem, et inde subsequentes felici-

tates illi parient.'

288

## THE KURBAĻ.

755. 'Abhorrendum est et contemnendum divitias cumulare quae non obveniant cum clementià (regis in subditos) et amore (subditorum in regem).'

756. 'Divitiae, quae regii juris sunt, quae sponte obveniunt, quae ex vectigalium tributis colliguntur, et quae hostes destruendo reportantur.'

His text and com. have உலகு, but this the metre forbids.

This is the only couplet that alludes to royal revenues; the other nine are quite general.

757. 'Clementia (regis in subditos) quae filia est amoris subditorum in regem nutriri debet a divite nutrice, quae dicitur pecunia.'

He who has nothing can bestow nothing on others.

758. '(Reges) tractatus inire unde sibi absque labore pecunia proveniat, perinde est ac ex eminenti loco elephantum pugnam spectare.'

He looks down in safety upon the combatants. He can, moreover, hire others to fight his battles.

760. 'Divitiis justè et honestè cumulatis affluenti faciles evadent caeterae duae res, (nempe virtus et gaudium).'

The three topics of the book are 'Virtue, Wealth, and Enjoyment.'

Intro. p. vii.

759. 'Divitias cumula, nam non est illis

## CHAPTER LXXVII.

validior ensis, qui hostium audaciam infringat.'

Beschi: Quae possidere debet exercitus decora.

Graul: Heeres herrlichkeit. Ariel:

Grandeur militaire.

761. 'Inter omnes regias felicitates primaria esse

debet talem habere exercitum, qui omnia quibus construitur habeat membra; et imperter- ritus hostem in proelio vincere valeat.'

The அங்கம் or உறப்பு of an army is fourfold: இரதகசதாகபதா திகள். To these are added banners,

musical instruments, &c.
762. 'Etiam si viribus inferior evasit, intrepidam in

| proeliando constantiam exhibere non nisi in veteranâ                                                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|
| militiâ reperitur.'                                                                                                                             |  |  |  |  |  |  |  |
| 763. 'Quid faciet murium multitudo, qui ipsum mare cum suo strepitu aequent? Si ipsorum hostis                                                  |  |  |  |  |  |  |  |
| coluber sibilum edat, omnes peribunt.'                                                                                                          |  |  |  |  |  |  |  |
| 764. 'Ille verò exercitus dicitur, in quo reperitur                                                                                             |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |
| nativa generositas, quae nec sui destructionem, nec sui                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
| divisionem patitur.'                                                                                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
| 765. 'Exercitus talis esse debet fortitudinis, ut                                                                                               |  |  |  |  |  |  |  |
| milites etiamsi videant sibi mortem imminere, ad illi                                                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
| resistendum conflagrent.'                                                                                                                       |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |
| NOTES. 289                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |  |  |
| 766. 'Quatuor sunt quae exercitum servant, militum fortitudo, honoris tenacitas, antiquorum fortium aemulatio, et in ducem fidelis obedientia.' |  |  |  |  |  |  |  |
| 767. 'Exercitus callendo modum sustinendi primae aciei invasionem,                                                                              |  |  |  |  |  |  |  |
| et prohibendo equitatum, ne in se ruat, debet ipsum hostem invadere.'                                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
| 768. 'Si exercitui nec animositas ad hostem                                                                                                     |  |  |  |  |  |  |  |
| caedendum, nec robur                                                                                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
| eum sustentandum insit, debet saltem in                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
| numero, ordine et apparatu                                                                                                                      |  |  |  |  |  |  |  |
| talis esse, ut solo ejus aspectu hostes terrificet.'                                                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
| 769. 'Ut hostis hosti vincendo par sit, abesse                                                                                                  |  |  |  |  |  |  |  |
| 100. Of nosins nosin vincendo par sit, abcase                                                                                                   |  |  |  |  |  |  |  |
| ab eo debent desertiones                                                                                                                        |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |

tristes.'

770. 'Quamvis in exercitu multi fortesque sint milites, si tamen

desinit duces, quibus subordinentur, perinde est ac si non essent.'

Ariel: 'Fut-elle pleine d'hommes résolus, une armée, si elle n'a des

chefs, n'existe.'

CHAPTER LXXVIII.

dium causat, et paupertas quae milites reddit

Beschi: Spiritus martialis. Ariel:

Enthousiasme militaire.

Graul: Heeres-selbstgefü

Graul: Heeres-selbstgefühl.

The author understood the feelings of a soldier.

Madras Sepoys have, by their bravery, illustrated

these two chapters. They need good leaders, 770.

771. 'Verba sunt ducis a proelio revertentis, qui refert quod sui milites, quos in arcis muro relinquerat, cum ipse in adversas acies rueret, clamabant hostem hortando, ne ante ducem suum

consisterent, si vivere vellent : ante me (i.e. ante nostrum ducem) consistere nolite ! quidam fortes non ante me (i.e. post meum tergum), in arcis muro

stantes (dicebant).' Either a si + g = 'my leader': or a si a = ' me.' This is a doubtful couplet. Ariel: 'Devant moi ne demeurez, ennemis ! Bien (d'autres) qui demeuraient devant moi, demeurent sous la pierre,' A European turn of thought. 772. 'Gloriosius est manu gestare lanceam, qui irrito jactu in elephante in campo proeliante missa fuit, quam sagittam jactam in leporem in nemore quamvis illico eum confixerit.' See Nal. 152. 773. 'Martialem in hostem ferociam sapientes magnanimitatem appel- lant : sed cum victis clementer se habere magnanimitatis apicem esse dicunt.' Comp. Verg. Aen. vi. 853: 'Parcere subjectis et debellare superbos.' 37

290 THE KURRAL. 774. 'Martialem spiritum habens, postquam in

proelio cum elephante lanceas omnes quas manu gestabat consumpserat, ad continuendum proelium alias quaerens, lanceam ab hoste suo corpore infixam

videns, summâ cum laetitiâ eam eripiet jaculabitque.'

775. 'Si in hostem feroci vultu ruens, cum ille te in armis impetit, priorem destruendo trepidum vultum infructuosè transactos inter dies computabit omnes eos dies in quibus speciale ac notabile aliquod vulnus non retulit.'

777. 'Catena quam cruri alligant ii, qui ut immortale nomen referant vitam spernunt, valde pulchrum ipsis est ornamentum.'

இவண்டாவுயிரார். A kind of Bahu-vrîhi compound. See Monier-Williams, Sans. Gram. 767.

Among the Mahrattas a hero so distinguished was called Phâkre. (See my Ind. Hist. § 97.)

778. 'Cum martialis furor eos qui pro gloriâ mori non timent invadit, etiam si a duce revocentur, suam

ostenderis, nonne locum erit dare hosti ad te

776. 'Martialis vir quum suos dies numerat,

destruendum?'

hostem subjiciant.'

suum propositum transiliant, generosè quamvis in hoste ruant, in bello moriuntur?'

(Comp. my Ind. Hist. p. 86, 3rd. ed.)

780. 'Mori extra domum (i.e. in proelio), sed ita ut rex plurimas ob tuam mortem lacrimas fundat, adeo pretiosum est, ut similis mors quocunque pretio

emenda sit, etiamsi ad id mendicare oporteat.'

indolem non minuunt (i.e. proeliari non desinunt), donec

779. 'Quisnam vituperare audeat eos, qui ne

#### CHAPTER LXXIX.

Beschi: Amicitia.

THE subject of friendship is treated in five chapters.

These have no especial reference to kings. Comp. Nal. xxii.

781. 'Quid est tam factu difficile uti amicitia? sed quid est quod hac validius te defendat ab hostibus, cum iis impenetrabilis arx illa sit?'

Perhaps alliances, as necessary to a king, are primarily intended.

782. 'Amicitia sapientûm novam lunam imitatur, qui in dies crescit ; stultorum verò amicitia lunam

plenam imitatur, quae quotidie decrescit.' Ellis: 'The friendship of the wise is like the moon

in its increase; The friendship of fools like the moon in its

decrease? 783. 'Inter probos amicos quaevis collocutio novum

gaudium affert;

291 NOTES.

sicuti scientias discentibus, quaevis nova notio novam dulcedinem affert.' Ellis: 'As the pleasures of learning increase by constant application; So the friendship of the worthy increaseth by constant intercourse.' 784. 'Amicitia non instituitur ad jocandum et ridendum, sed ut amicus amici errata videns, in eum feratur eumque corripiat.' 785. 'Ad amicitiam nec eodem in loco esse, nec jugiter conversari opus est, sed mentis ac indolis similitudo amicitiae causandae satis est.' Ariel: 'C'est la (communauté de) pensée qui lui donne son mérite.' 786. 'Amicitia quae solam vultûs laetitiam prae se fert, vera non est: illa vera est, quae cordis et animi laetitiam secum fert.'

Ellis: 'True friendship is not that which dimpleth the face with smiles, but that which maketh the heart rejoice.'
787. 'Ab amico ea quae perniciem afferunt

787. 'Ab amico ea quae perniciem afferunt removere, eum per virtutis semitas manuducere, et si quid infortunium accidat, quod removeri

nequeat, illud una cum amico portare, amicitiae proprium est.' Ellis: 'Friendship should repel all injuries, should take the lead in the path of virtue; and, in unavoidable misfortune, should share the adversity it causeth.' 788. 'Amicitiae proprium est amico in infortuniis praesto esse eâ celeritate, qua manus accurrit ad vestem quae dilabitur, ne in coetu nudus appareas.' 789. 'Si quaeras, ubinam sit amicitiae sedes regia, dicam ibi esse ubi sine tergiversatione, quovis tempore quolibet modo amici virtus et fortuna subtentantur ne decidant.' 790. 'Ejus qui quantum ab amico ametur, et quantum ipse eum amet computat, quamvis ornatus amore nulla differentia appareat, ridicula tamen amicitia est (quia vera amicitia in amore limites non habet).' Ellis: 'Vain is the fragile friendship, however

"Even as they are to us, so will we be to them."'

specious, which saith,

இன்னம், Intro. p. xxiii.

#### CHAPTER LXXX.

Beschi: Quocum amicitiam ineas, attentè considerandum.

Graul: Prüfung in der Freundschaft.

This and the following chapters (LXXX.-LXXXIII.) may be compared with Ndl. 211-240.

791. 'Cum post initam amicitiam difficilis sit separatio, iis qui amici- tias ineunt, nil adeo periculosum est, quam sine consideratione amicitiam inire.'

# 292

THE KIRRAL.

Ellis: 'Nothing is more hurt's than friendship inconsiderately formed; for a the sincerel anted in friendship to separate.' Nat. 220.

sincerel' Amicitia cum aliquo inita, diu multumque non considerando 797 Adolem et actiones, in finem tibi talem, ut vitam auferre valeat ellam afferet.' Nal. 224.

793. 'Noli cum aliquo amicitiam inire, nisi postquam noveris ejus

indolem, prosapiam, vitia et consanguineos defectu carentes.'

/ Ellis: 'Friendship should be contracted only after having ascertained

/ the disposition, lineage, and faults of the party, and that his connections are honourable.' Nâl. 212. For the v.  $\omega\pi$  comp.  $N\hat{a}l$ . 214: 'Though side by side for many days men dwell, when souls Cling not, not few days even men in friendship cling. And who lets go attachment's well-knit ties, though those To whom his soul is knit dwell many days afar?' 794. 'Ejus amicitiam qui, honestâ prosapiâ ortus, culpam in se admittere erubescit, etiam si pretium dare opus sit, emere debes.' 795. 'Ei qui scire valet, quid juxta proborum morem agendum sit, et, quum amicus quid mori contrarium agere cogitat, ea ei dicere, quae ab eo fletum eliciant, si vero gesserit, eum corripere ne iterum faciat, maturè considerando, hujusmodi amicitiae emolumentum, amicus fias.' Comp. Nál. 73, 222, 225: 'Lord of the swelling sea's cool shore, where in each flower

| from loving line                            |
|---------------------------------------------|
| from loving lips                            |
| Harder to bear, if duly their result you    |
| scan,                                       |
| Than pleasant words that strangers          |
| speak?'                                     |
| 'If, though they dam it up, the fresh flood |
| burst its bonds,                            |
| They straight imprison it again, nor feel   |
| agrieved;                                   |
| For by the precious stream they live:       |
| when friends offend                         |
| Men bear with those whose                   |
| friendship's dear.'                         |
| 'Though those, from whom you may not        |
| part, do grievous things,                   |
| O golden maid! you still must cherish       |
| chosen friends;—                            |
| The fire destroys men's wealth and happy    |
| homes, yet there                            |
| 'Tis sought and kindled every day.'         |
| 796. 'Ad amicos seligendos in insâ          |

quaedam enim mensura infelicitas est, quae

797. 'Stultorum amicitiam relinquere, ab

dimetitur.' Nal. 283, 284, 290, 337.

infelicitate documentum invenies,

superabundanter amicos

Bright insects hum! Are words severe

iis se distinendo, non
damnum sed lucrum puta.'
Ellis: 'To separate from the society of
fools is the most profitable
thing a man can do.'

# NOTES.

798. 'Noli mente versari, quae animum

293

despondere faciant; noli amicitiam inire cum eo, qui in adversis amicum deserit.'

Ellis: 'Ponder not on what depresseth the mind, and form not friendship with those who forsake their friends in adversity.'

799. 'Amicitiam ejus, qui te in adversis deseruit, etiamsi dum infelicitas te maximè vexat mente revolvas, haec recordatio, magisquam ipsa infelicitas, te affliget.'

Graul: 'Der Gedanke an treulose Freundschaft verliert

Selbst im Angesichte der Todesnoth seinen Stachel nicht.'

800. 'Inculpabilium virorum amicitiam compara; eorum qui probis se non conformant amicitiam desere, etiamsi aliquid dare opus sit, ut ab iis te liberes.'

#### CHAPTER LXXXI.

Beschi: Ab antiquo tempore continuata familiaritas.

THE idea of the chapter is, the kindly indulgence due to old and tried

friends. Ariel translates பழைமை in the title 'vieille

amitié,' and in ver. 801, 'l'intimité.' 801. 'Si quaeras, quidnam sit vetusta

familiaritas, est amicitia quae in amico non prohibet ullum actum ex iis, quae

amicorum intimorum sunt proprii, neque ob illos indignatur [tales actus sunt sine reverentiâ

aliqua facere ad amicum spectantia, eo inconsulto, et similia].'

802. 'Amicorum, qui sunt amicitiae veluti membra, adeoque inter se unum quid sunt, quamdam nimiam familiaritatem

conversari, uti bonis amici tamquam propriis,

non dedignari prudentium conditio est.'

Ellis: 'The prudent bear complacently even the undue familiarity of

- those friends, with whom they are as intimately united in friendship as

| the nimbs with the body.                          |
|---------------------------------------------------|
| 803. ' Quidnam erit in vetustâ amicitiâ           |
| emolumentum, si non valeat                        |
| displicentiam non ostendere de iis, quae amicus   |
| cum nimiâ familiaritate                           |
| facit?'                                           |
| 804. 'Si amicus ob intimam familiaritatem,        |
| amico inconsulto, quid-                           |
| quam ad eum spectans fecerit, sapientes id aeque  |
| ferent ob optabilem                               |
| quamdam proprietatem quam id secum fert.'         |
| 'Nimium amorem denotat.'                          |
| So Shelley, 'Familiar acts are beautiful through  |
| love.'                                            |
| 805. 'Si amicus quid fecerit, quod tibi           |
| displiceat, scito id fecisse aut                  |
| ex judicii defectu, aut ex nimia familiaritate.'  |
| Ellis: 'If thy friends do anything to offend      |
| thee, consider it the                             |
| effect either of thoughtlessness, or of too great |

Aba limba mish sha bada ?

familiarity.'

294 THE KURRAL.

806. 'Qui in amicitiâ constans est, non descrit

806. 'Qui in amicitià constans est, non descrit ejus amicitiam, qui nunquam a vetustà familiaritate aberravit, etiamsi in aliquà occasione aliquod ei damnum afferat.'

Ellis: 'Those constant in friendship will not forsake the society of those, who from old time have been faithful to them, even when they are injured by the connexion.'

807. 'Qui ab amore ortam vetustam familiaritatem

habent, nunquam amorem minuunt, etiamsi amicus quid fecerit unde ipsis damnum obveniat.' 808. 'Iis qui scire valent amicitiae indolem, quae non audit (seu non curat) amici culpam, fortunatus est

dies, in quo amicus culpam admiserit [quia in eo elucescet magis ejus amor, libenter condonando eam culpam].'

Ellis: 'Those confirmed in the knowledge of the true nature of friendship listen not to the faults of their friends, although daily guilty of them.'
809. 'Totus mundus optabit amicum habere

809. 'Totus mundus optabit amicum habere eum, qui nunquam deserit amicitiam illorum, qui in vetustâ familiaritate nunquam decreverunt, quamvis ipsi displicentia faciant.'\*

810. 'Qui nescit antiquam conditionem mutare erga

vetustos amicos, etiamsi quid culpabile fecerint, ejus amicitiam ipsi hostes desiderabunt.'

Ellis: 'Even their enemies will desire the love

of those, who on account of ancient friendship, separate not from their friends, however culpable they may be.'

#### CHAPTER LXXXII.

Beschi: Damnosa amicitia. Graul: Amicitia cum malis.

- 811. 'Melius est decrescere quam crescere in amicitia eorum qui bona indole carent, licèt in tui amore ita ebrii videantur, uti qui vinum biberunt.'
- 812. 'Eorum qui uniformitatem non servantes, in affluentià tibi amici sunt, in inopià te deserunt, amicitiam si obtineas quid boni; si perdas, quid mali tibi erit?'

Ellis: 'Of what consequence is it whether the friendship of the incon-

- \* Comp. Dionysii Catonis disticha, de moribus, iv. 41 (Amstel. 1754):—
  - 'Damnaris nunquam, post longum tempus amicum. Mutavit mores; sed pignora prima memento.'

These disticha, 145 in number, more resemble the Kurral than anything else I have found. Comp. the following (iv. 19) with 400:—

'Disce aliquid; nam quum subito fortuna recessit, Ars remanet, vitamque hominis non deserit

unquam.'

295 stant, who NOTES. attach themselves to thee in prosperity, but forsake thee in adversity, be gained or lost?' 813. 'Amicus, qui amat ad mensuram sui emolumenti; meretrix, quae amat pretium, non pretium dantem; et latro, qui unice suum lucrum respicit: nil inter se differunt.' Ellis: 'The friend who considereth only his advantage is on a level with mercenary harlots and robbers.' 814. 'Melius est omni amico cavere, quam amicum qui stultam indolem habet, ei similem qui in pugnâ se auxiliaturum promittit, sed quum pugnandum est fugit.' Instead of LOW he reads LOW ; but this is against metre: முறவன்னூர் (புளிமாங்காய்) would require a நேர் in the beginning of the next foot. (Intro. p. xxvii. § vi.) 815. 'Melius est non obtinere quam obtinere amicitiam vilium illorum qui in pugnâ arcem deserunt, quam sibi construxerant.'

816. 'Decies centies millies maj us bonum

quam summa amicitia stultorum.'

Ellis: 'Ten million of times better is the enmity of the wise, than

the most devoted attachment of fools.'

817. 'Deceis centies millies majora tibi

hostibus, quam ex amicitiâ illorum, qui amicum

818. 'Ab ejus generis amicis, qui non perficiunt quod coeperunt, nec

affert odium sapientûm,

bona obvenient ab ipsis

qui domi se tibi amicum

deridere solent.'

valedicendo, longe recede.'
819. 'Neque somniando optare debes
amicitiam ejus, cujus alia sunt
verba, alia sunt opera.'

Ellis: 'It is unpleasant even to dream of the friendship of those whose words and whose deeds are at variance.' 820. 'Nec minimum tibi approximate sine,

\_\_\_\_

ostendit, foris vero tibi detrahit.'

# CHAPTER LXXXIII.

Beschi: Amicitia simulata, seu quae non est

conjuncta cum animo.

Ellis: 'On improper friendship.' Graul:

Heuchel-Freundschaft. Comp. Nal. 231-240.

percutiatur.'

821. 'Amicitia eorum qui se amicos praebent, ut dată occasione amicum securius laedant, similis est incudi quae ferrum sustentat, ut fortius malleo

Ellis: 'The friendship of those who dissemble attachment, while they seek occasion to betray thee, is like an anvil (which supports the metal while the hammer beats it).'

# 296 THE KURRAL.

822. 'Non fidendum amicitiae eorum, qui quum sint animo extranei se familiares ostendunt; uti non fidendum est amori mulieris.'

823. 'Qui hostes sunt, quamvis plures egregias artes didicerint, difficile est ut ad veram amicitiam transeant.'

824. 'Cavere oportet ab iis, qui intus odium tegunt, sed in vultu laetitiam et risum ostendunt.' Ellis: 'Mischief should be feared from the deceitful, whose countenances are pleasant, but their hearts filled with malice.'

825. 'Qui interius amorem non habent, eorum dulcibus verbis nec minimum fidendum est.'

valde bona verba, uti verus amicus loquatur.'

Ellis: 'Although they assume the courteous address of friends, the words of foes will soon be known

826. 'Hostium verba statim dignoscuntur quamvis

for what they are.'

827. 'Qui intestinum odium fovet, si humilia et

amica verba loquatur, non est ei fidendum; exemplo arcûs, qui dum inclinatur, non nisi damnum illius erga quem inclinatur intendit.'
828. 'Hostes dum amoris in signum lachrymas

fundunt similes sunt iis, qui subjectionem aut venerationem fingunt, ut arma occultent, quibus alicujus vitae insidiantur.'

[Comp. my Ind. Hist., p. 165, 3rd ed.] 829. 'Rex cum iis hostibus qui exterius nimiam

amicitiam ostendunt, sed intus odium fovent, et ipse tali amicitia utens, laetum vultum ostendendo cum iis ad eos interficiendos jungi debet (nam fraudem fraude repellere, aequum est).' 830. 'Quando venerit tempus in quo qui hostes sunt

amicos se fingunt, tunc et tu in vultu amicitiam ostendendo, interius illorum amicitiam aversari debes.' Ellis: 'When the time arrives for enmity to become amity, let your countenance be friendly; but carefully recede from such friendship.'

#### CHAPTER LXXXIV.

### Beschi: Insipientia.

THE Com. regards these chapters, to xciv., as pointing out those whose friendship is to be shunned. Comp. Nat. 331-340.

831. 'Est quid, quod insipientia dicitur; si quaeras, quidnam sit, est ea quae damnosa sunt sectari, quae verò utilia rejicere.'

832. Insipientia quae omnes insipientias vincit, est id studiosè

NOTES.

sectari, quod neque in hoc neque in altero mundo

## 297

profuturum est, quia inordinatum est.'

833. 'Culpam non erubescere, futura non considerare, sine affabilitate rusticè loqui, et suum honorem, doctrinam, ac

familiae splendorem non custodire, sunt insipientis officia.'

834. 'Quisnam erit eo insipientior, qui ad se

domandum convenientes scientias discendo, quantum id prosit noscendo, et caeteris ad id conducentia consilia dando, se tamen domare nescit.' 835. 'Insipiens capax est sibi in hoc mundo parandi infernum in quo post mortem demergatur.' In another place Beschi says, as to எழுபிறப்பு, 'et revera si bene consideretur, non sunt nisi diversi modi animam torquendi ob peccata patrata, atque ab iis eam purgandi, si purgabilia sunt.' 836. 'Cum ad id par non sit, aliquod facinus perficiendum suscipiens insipiens; aut id non perficiet, aut illaqueabitur.' 837. 'Si insipienti divitiae affluant, eas ita distribuet ut hostes ventrem repleant, amici fame pereant.' 838. 'Si insipienti divitiae obvenerint perinde erit, ac si qui vertiginem patitur, vinum bibendo ebrius quoque fiat [insania duplicabitur].' 839. 'Valde dulcis est quam insipientes inter se conflant amicitia, quia cum separantur, nullam Irony. மாறுபடுபுக்குணி. III. Gram. 210. 840. 'Si insipiens in sapientûm coetum pedem inferat, perinde est ac si quis lutulentis pedibus pretiosum peristroma calcet [hic peristroma, ille coetum conspurcat].'

afflictionem patiuntur.'

CHAPTER LXXXV.

#### Beschi: Inscitia. Comp. Nál. 321–330.

841. 'Inter omnes defectus, scientiae defectus maximus est defectus, nam si caetera omnia desint, id à

scientibus non reputatur defectus.'
842. 'Si inscio caeteris aliquid largiendi voluntas obvenerit, ad id agendum nulla alia est caussa, quam fortuna illius qui recipit.'
843. 'Inscitiâ praeditum nec ipsi ejus hostes poterunt tot afflictionibus affligere, quod ipsemet sibi causat.'

parum sciat, omnia tamen se scire putat.'
845. 'Qui de iis quae nescit loqui praesumit,
etiam quum de iis loquitur de quibus sine errore loqui
potest, dubitandi locum dabit.'

844. 'Si quaeras, quid sit totalis inscitia, est quaedam stulta persuasio, quâ quis quum nil aut

insectans.'

846. 'Ad quid inscius sua verenda contegit, si tegere nescit culpas quas in se videt.'
847. 'Inscius qui alicujus momenti secretum

servare nescit, ipsemet sibi valde magnum damnum creat.'
848. 'Qui nil facit, quod caeteri ei faciendum insinuant, neque ipse ex se scit, quid sibi conveniat facere, est morbus mundum quousque vixerit,

849. 'Si inscio, quum quid facere ignorat, modum id faciendi quis monstret, ipse inscius reputabitur; ille verò, qui ignorat, sciens aestimabitur, eo modo quo quum nil sciat, omnia se scire putat.'

850. 'Qui negat quod sapientes affirmant, habendus est uti daemon qui terram lustrat ut hominibus illudat.'

Com. thinks that the existence of God, of a future life and retribution, are the things which the common sense of the world affirms; and that he who would rob men of these beliefs is as a demon.

#### CHAPTER LXXXVI.

Beschi: Animi aversio, vel oppositio.

- 851. 'Animi aversio est quidam morbus qui in omnes diffundi facit malam illam qualitatem, quae divisio appellatur (h.e. socialitatem destruens morbus)
- 852. 'Si quis a te dividi volens, hostilitatem ostenderit, quum tamen animum non avertendo illi malum si non faceris, optimum erit.'
- 853. 'Si ex animo molestissimum morbum, qui aversio dicitur abj e- ceris, absque ullà unquam diminutione nunquam desituram gloriam adipisceris.'
  854. 'Si in te destruxeris malorum maximum, quod est aversio, omnibus gaudiis majus gaudium
- obtinebis.'
  855. 'Qui quum animi aversio sese objicit, eam declinando procedere valent, quisnam est, qui ad eos destruendos animum adjicere possit?'
- 856. 'Qui gloriosum putat eos a quibus aversus est superare, aut humiliare, ejus felicitas ut minuatur et omnino destruatur, nonnisi unico momento indiget.'
- 857. 'Caeteras scientias praecellentem veri scientiam non assequitur (non percipit) qui adeo insanâ mente praeditus est, ut aversioni manus det.'

858. 'Aversionem declinare emolumentum affert;

si verò animum adjicias ad ejus cui aversus es humiliationem, infelicitas ad te aggredien- dum animum concipiet.'

859. ' Quamvis emolumentum ex aversione obventurum sit, aversionem

NOTES. . 299

non cogitat; quamvis damnum obventurum sit, aversionem magis magisque fovet animus humanus.'

(860 in B.)

The disposition to hate shows that the man is marked out for misfortune: 'Quem Deus perdere vult, prius dementat.'

860. 'Ex animi aversione omnia mala

proveniunt, animi autem adhaesio secum fert gloriam

omnes laetificandi.' (This is 859 in B.)

# CHAPTER LXXXVII.

Beschi: Odium prudens. 'Might in enmity.'

861. 'Rex caveat hostibus adversari se potentioribus: non cavendum, immo curandum iis adversari quum infirmiores sunt.'

## With the strong, guard against accepting dissension. With the weak, guarding not against

(it), court enmity. மாறு is a weaker word than பகை: you must

not willingly accept a difference with the strong, though forced upon

you; you may court even enmity with the weak. ஏற்றல் is opposed to

மேவல்.

The rhythm is ஒழுகிசை; almost ஏந்திசை. The எதுகை is the best. Intro. p. xxvi. The figure அந்தாதி (III. Gram. 199). There is also வேற்றுடையணி (III. Gram. 206). The fourth

case is used in பகை (III. Gram. 60). The optatives (III. Gram. 85). (ஓம்பா, III. Gram. 90.)

862. 'Si quis consanguineos non amando eos à se distineat, auxiliares

non habeat, neque ipse vires habeat, quâ ratione infringetur ejus

hostium odium?'

The loveless one, the man devoid of strong allies, the man himself

indigent,—how can he cut down the foemen's strength?

For changes of  $\dot{\mathcal{B}}$  into  $\dot{\mathcal{D}}$ , see III. Gram. 38.

The advice is two edged: 'If this is your picture, do not hope to prevail; if your foe is such, you may confidently attack him.' 863. 'Qui non metuenda metuit, quae scienda

sunt nescit, cum caeteris sociabilis non est, neque quidquam suis largitur,

valde facilis est suis hostibus (i.e. faciliter ab iis subjugatur).' The fearful, the ignorant, the

unconciliating, the illiberal-Is an utterly easy (prey) to his enemies.

அஞ்சும் = அஞ்சும் மனிதன். The rhythm is தூங்கிசை.

864. 'Qui nec occultare, nec secretum custodire scit, quovis tempore,

quovis in loco, cuivis hosti, superatu facilis est.' One who ceases not from wrath, has no

self-command-

Always, everywhere, and to all, is an easy

(prey). 865. 'Qui nec jura discit, neque iis conformiter agit, neque curat si

800 THE KURRAL.

vituperetur, neque bonam indolem habet : huic adversari valde jucundum est (i.e. facile, ejus hostibus).' He who regards not prescription, he who does not actions suitable, He who regards not guilt, he who is without innate goodness—is a pleasure to his enemies. 866. 'Desiderabile est odium fovere (seu adversari) ei, qui caecam iram sequitur, et valde luxuriosus est.' 867. 'Etiam si quid dare debeas, emendum est odium illius, qui in suis actionibus, quum fini appropinquant, eas pessum ire facit.' 868. 'Qui nullam bonam indolem (seu qualitatem) habet, si plurima habeat vitia, et socios (seu auxiliatores) non habeat, suis hostibus magnam lactitiam affert.' 869. 'Qui meticulosus est, neque callet

tempore non desituram laetitiam afferet.'
870. 'Nunquam gloriam assequetur, qui quotidie animum non adjicit

strategemata quibus virium defectum suppleat, hunc si adversarius sortiatur, suis hostibus longo

CHAPTER LXXXVIII.

Beschi: Juxta hostium diversitatem diversè se

huic facillimae rei, qualis est adversari iis, qui justitiae

gerere cum illis.
871. 'In eo, quod dicitur odium,

indiscretionem neque per jocum
affectare debes.

lèges ignorant.'

872. 'Si malum est in te concitare gladiatoris odium, pessimum est

in te concitare regii ministri odium.'

873. 'Eo, qui vertigine laborat, insipientior est, qui solus quum sit,

multorum odium in se concitat.'

874. 'Totus se mundus subdet magnitudini ejus regis, qui indolem habeat sibi conciliandi amicitiam suorum hostium.'

875. 'Qui solus est auxiliatorem non habens, et duos hostes habeat,

unum ex his dulciter pacificando sibi confoederare debet.'

876. 'Si aliquem hostem pacaveris, sive non pacaveris, quum tibi

aliunde ruina obvenerit, neque cum illo foedus

illas committas, teque ipsum semper caveris, laetitia quam de tuâ debilitate hostes conceperant peribit.' 879. 'Spinosam arborem quum parva est explanta; nam postquam creverit, ipsa nocebit manui eam explantare 301volentis.' NOTES. 880. 'Si rex, opportunitatem habens deprimendi audaciam sui adversarii, eam despiciendo, id non fecerit, non erit, ubique in mundo ut diu vivat.' Beschi reads அல்ல for அல்லர். CHAPTER LXXXIX. Beschi: Inimicitia occulta. 881. 'Amici sunt ejusdem conditionis ac umbra et aqua, quibus cum

877. 'Iis, qui tuam afflictionem non ignorant,

878. 'Si res gerendi modum discendo tu ipse

noli eam manifestare · coram tuis hostibus noli

in eas, neque illum

eas perfeceris, quin aliis

rejicias (tanquam hostem).'

unquam tuam debilitatem prodere.'

voluptate utimur, quum persaepe damnum afferant ob aliquam qualitatem nobis ignotam, amicos etiam peramanter excipimus, quum interius et

occulte hostes nobis sint.'

For @im he reads @im = 'ad instar.'

Water and shade are most useful and

Water and shade are most useful and pleasant; but may prove

hurtful: so friendships.

882. 'Noli ita metuere hostes (gladio) evaginato similes, uti metuere debes hostes, qui se amicos ostendunt.'

883. 'Ab hoste occulto semper metuendo cave; ni caveris, in occasione tibi adversa te pejus diffindet, quam figuli paxillus argillam findit.'

884. 'Si in te oriatur internum odium erga consanguineos, quod probum animum dedecet, illud tibi plurima et indecorosa damna

indecorosa damna
causabit.'
885. 'Si rex in consanguineos internum odium
foveat, illud ei plurima

ruinam afferentia mala causabit.'
886. 'Si ii qui cum rege unum sunt, nempe consanguinei, internum

odium fovent, huic quovis tempore, etiam quum potens est, difficile erit suam perditionem declinare.' 887. 'Familia in quâ interna odia regnant.

quamvis exterius unionem
obtendat, interius tamen divisa est, non secus ac
capsula, quae videtur

unum lignum esse, sed revera ex duobus lignis constat.'

888. 'Familia in quâ interna odia vigent, ex animorum contrietate

pugnâ teritur non secus ac teritur ferrum cum limâ pugnans.'

889. 'Quamvis internum odium sit adeo exiguum, uti divisio quae apparet in semine sesamae nihilominus sempe

apparet in semine sesamae nihilominus semper noxium erit.'

'The little rift within the lute!'

890. 'Vita illorum, qui in eadem domo viventes interno se odio prose-

quuntur, similis est vitae illius qui in parvâ domunculâ simul cum serpente vitam ducat.'

302

#### CHAPTER XC.

Beschi: Magnos viros, puta sacerdotes, religiosos, hisque similes laedere.

891. 'Qui sibi cavet ne à malis opprimatur, nullam

meliorem cautionem adhibebit, quam cavendo ne

despiceat magnitudinem eorum, qui (vel ob dignitatem, vel ob spiritualitatem, vel ob scientiam, vel ob dexteritatem venerandi sunt, vel) capaces sunt quidquid

intentant perficiendi.' 892. 'Si magnos viros non verendo processeris, id

per ipsosmet tibi nunquam desiturum damnum

causabit.' 893. 'Si cupis tuam ruinam, justitiae legibus auditum ne praebe ; si cupis tuam internecionem

majoribus injuriam facito.' 894. 'Debilior aut inferior quum sis, noli potentioribus aut superioribus injuriam facere, quia id

idem erit ac manu vocare deum mortis, ut te impetat suâ falce.' 895. 'Rex qui ab alio rege potentiore invaditur, ubinam gentium tutus erit? Nullibi mortem effugiet.'

896. 'Quamvis igne cremeris vivere poteris; nullo modo vivent qui majoribus injuriam faciunt.' 897. 'Ob membrorum, quae regnum constituunt praestantiam insigne licèt regnum obtineas, plurimisque

In Beschi, 898. He reads வேந்தமைவேந்து, ' King of Kings = Indra.' Nahusha (Manu, vii. 41) had obtained sovreignty of the three worlds, but, for an intentional insult to Agastya, was changed into a serpent. B. has in mind 25. See note on 25. 900. 'Etiam ii, qui nimiam potentiam habent, cum vitâ non evadent, si ipsis, ii qui singularibus virtutibus praediti sunt, irascantur.' NOTES. CHAPTER XCI.

divitiis affluas, quid tibi proderunt, si insignes in

898. 'Si iis qui ob virtutûm celsitudinem monti sunt similes defectum venerationis exhibeant, etiam ii, qui in mundo videntur cum suâ familiâ diuturnam stabilitatem

Ascetics are குன்றன்ஞர், 'like hills,' in elevation;

899. 'Si qui sublimi virtute pollet irascatur, et ipse deorum rex Dêvendiran (in suis verendis figuram

and also, they stand unmoved in shine and storm.

virtute viri tibi irascantur.'

amittendo!) damnum sentiet.'

habituri, peribunt.'

Den Weg der

Frau gehen.

EASTERN kings have often done great injustice to

Beschi: Non sinere se ab uxore regi. Graul:

worthy councillors.

Their courts are often disturbed by intrigues which

have their origin
in the zenâna. Hence this chapter naturally
follows the last. It also

connects itself with 'enmity': for nothing generates such deadly hate.

901. ' Qui nimis uxorii sunt nec virtutem consequentur, nec fortunae bona; qui enim ad haec acquirenda incumbunt, veluti

maximum impedimentum uxoriam delectationem despiciunt.'

The idea of polygamy is not suggested,—and is, in fact, rendered impossible by the tenor of Ch. IV., &c.; yet it found place among the Râjas whom Tiruvalluvar contemplates. The practical value of the

practical value of the chapter is thus evident.
902. 'Felicitas illius, qui sui virilitatis oblitus

nimium uxori deditus est, quum magnum dedecus afferat, valdè indecora

903. 'In uxore viro se subjicientis conditionis defectus efficiet, ut quoties ejus vir ante probos viros appareat erubefiat.' Ariel: 'Manquer de personalité en se soumettant à une épouse donne toujours honte parmi les sages.' 904. 'Qui uxorem suam timet, et pro alterâ vitâ virtute vacuus erit, et in hâc vitâ etiamsi in familiâ augendâ virilitatem ostendat, haec a nemine celebrabitur.' 905. 'Qui uxorem timet, timebit etiam quovis tempore probis viris benefacere.' 906. ' Quamvis (destructis omnibus tuis hostibus) ex pace fruaris, quam Beati fruuntur, nunquam vir dici poteris, si tuae uxoris manus, quae arundinis mûnghil dictae nitorem equant, pertimesces.' Comp. Catullus, li.:-'Ille mi par esse deo videtur, Otium et reges prius et beatas Perdidit urbes.' This is not to be taken literally; yet, I think,

est.'

907. 'Valde aestimabilior erit verecunda muliercula, quam magnus vir, qui uxori se subdit.'
908. 'Qui juxta voluntatem uxoris in agendo procedit, neque amicorum necessitatibus succurret, neque sibi pro alterâ vitâ bona cumulabit.'

THE KURRAL.

play on words. She might speak 'bambûs,' though

there is possibly a

she used none.

304

subditus est.'

In the enjoyment of இன்பம் he forgets அறம் and பொருள். (Intro. p. vii.)

909. 'Neque virtutes, nec bene partae divitiae, neque

caeterae actiones quibus hujus vitae gaudia comparare possit, locum habent in eo, qui suae uxori

910. 'Insipientia se suae uxori subdendi nunquam invenietur in illo, qui negotiis animum applicat, iis que partâ felicitate fruitur.'

The emphatic directness of this chapter is noteworthy. Many native states have perished through

the effeminacy here so forcibly denounced.

#### CHAPTER XCII.

Beschi: Mulier quae in suo corpore tradendo limites non habet, i.e. meretrix.

Graul: Freche Dirnen. Ariel: Femmes sans

This points to a still more frequent cause of ruin. Comp. Nal. 371-80.

- 911. 'Valde noxium est seduci a dulcibus verbis mulieris, quae te non desiderat ex tui amore, sed tuam pecuniam desiderat.'
- 912. 'Sapientes bene ponderando dulcedinem quâ meretrix tui amorem non habens, ex emolumenti amore amantia verba profert, ab eâ fugere debent tanquam ab hoste.'
- 913. 'Meretrix, in suis fallacibus amplexibus, perinde se habet, ac si qui mercede conductus ad sepulturam ut deferat, cadaver extranei ali-cujus hominis amplectitur.'

This seems quite wrong. Com. also is far-fetched and obscure, imagining a scavenger carrying a corpse. Far better is Graul: 'Wer sich mit einer feilen Dirne abgiebt, der giebt sich mit

hin-ohne alle Seele.' So also Ariel. 914. 'Vilem gustum ab eâ illatum, quae unicè optat tuam pecuniam propriam facere, non tangunt qui attentè considerare valent veri amoris proprietatem.' Alb. Tib. iii. 49: 'Heu heu divitibus video gaudere puellas.' 915. 'Qui in prudentia et sapientia excellunt, non tangunt vilem gustum ab illis illatum, quae communem amorem habent (i.e. omnibus pecuniam dantibus amorem ostendunt).' 916. 'Qui suam laudam per orbem diffundunt, non tangunt corpus earum, quae venustatem et laetitiam ostendendo vilem sui corporis usum in omnes, qui pecuniam dant, diffundunt.' 917. 'Corpus earum quae aliud quam coeuntem animo affectando NOTES. 305 (nempe pecuniam) coeunt, ii solum tangunt qui vili animo praediti sunt.' 918. 'Sapientes fallaces meretricis amplexus vocant pestem illorum qui non habent adeò sanam mentem, ut valeant considerare illarum deceptionem.' A kind of Lamia. 919. 'Delicata cutis meretricum, quae limites non habent, sed omnibus pecuniam dantibus se tradunt, infernus est in quo merguntur viles atque infimae notae

einem Leichnam ab, denn sie giebt eben nur ihren Leib

homines.' Beschi translates தோல் for தோள்: yet his text is right. 920. 'Meretrices, inebrians liquor, et ludus, nonnisi

cum iis a quibus felicitas recessit, amicitiam ineunt.'

### CHAPTER XCIII.

Beschi: Abstinere ab inebriantibus.

Another enemy to the state of kings.

கள் = S. surâ; but is restricted in use to toddy,

the fermented juice of the 280, Borassus flabelliformis.

In Kamban's Tamil version of

See Ch. xciii., xciv.

Râmâyaṇam, I. Kândam, xviii.

Padalam, entitled உண்டாட்டுப்படலம், or ' The drinking revels,' the poet

the

describes, with evident sympathy, in sixty-seven quatrains, the wild

Bacchanalian orgies in which King Daçarathan, his wives and all his court—all drunk together, it would seem—indulge

for a week in a palmtree grove on their journey to Mithilâ.

| 921. 'Reges qui semper dediti sunt potationi       |
|----------------------------------------------------|
| liquorum inebriantium,                             |
| nec ab hostibus metuentur, et partas laudes omnes  |
| omittent.'                                         |
| 922. 'Nemo inebriantia bibat; si quis bibere       |
| velit, ille bibat, qui non                         |
| curat a sapientibus aestimari.'                    |
| 923. 'Si ebrietas et ipsis tuae matris oculis      |
| turpis videtur, qualis                             |
| videbitur oculis sapientûm.'                       |
| 924. 'Mulier quae dicitur verecundia dorsum        |
| vertet iis, qui non                                |
| cavent ab maximo hoc vitio potandi inebriantia.'   |
| 925. 'Nonne quid sit opprobrium ignorari           |
| videtur, qui pretio sui                            |
| oblivionem emit.'                                  |
| . 926. ' Qui dormiunt, quamdiu dormiunt            |
| mortuis sunt similes; qui                          |
| vero inebriantia bibunt, quovis tempore, sunt      |
| similes iis qui venenum                            |
| sumpserunt.'                                       |
| 39                                                 |
| 306 THE KURRAL.                                    |
| 306 THE KURRAL.                                    |
| 927. 'Qui semper inebriationi dediti, dum bibunt a |
| caeterorum oculis se abscondunt, non evitabunt     |
| subsannationem suorum concivium quibus secreta     |
| passing and passing days protecting                |

tua culpa in tuo pectore abscondita, statim ac bibisti, se prodet.' 929. 'Ebrium velle rationibus ad bonam frugem reducere, idem est ac cum lucernâ quaerere velle eum qui subtus aquam est.' 930. 'Qui se inebriare solet, dum ebrius non est, et alium ebrium videt, nonne considerat qualis sua fuerit deformitas cum ebrius fuit?

928. 'Desine dicere quod non bibere soleas, nam

potatio ab ebrietate manifesta sit.'

# CHAPTER XCIV. Beschi: Ludus.

Gambling and disease are both hindrances. Com. Analysis:—

I. 1-5. It brings loss.

II. 6-9. It entails many degradations.

III. 10. Hard to cure. 931. 'Noli ludum appetere, quamvis tibi victoriam det; quia sicuti piscis hamum deglutiens decipitur, ita ludus victoriam veluti hamum 💹 extendendo, tuam pecuniam omnem surripiendo te fallet.'

See தைடதம், சூதாடுபடலம், உஉ:— எள்ளுக சூதிண, இகலி வென்றதாஉங் கள்ள மேற்கொடு வ‰கரந்துவேட்டுவர்

உள்ளுற வமைத்திடு முணவை யோர்கிலாப்

புள்ளின மருந்தின போலும், என்பவே

'Gaming despise! Ev'n when you strive and overcome. 'Tis as when fowler, mind on fraudful scheme

intent, His net conceals, and places dainty food within,

And winged tribes unweeting haste to eat,' they cried.

The whole passage, 11-28, is a commentary on this chapter. 932. 'Est ne in ludo, ubi si semel vincas, centies

perdes, via ad virtutum et deliciarum consequutionum?' 933. 'Si rex semper in ore habeat lucrum ludo pecunia, et ex tributis congerenda, ipsum destituens ad

partum (i.e. si incessanter ludat), in aerario congesta hostes perveniet.' 934. 'Nil est quod paupertatem inducat, uti ludus, qui et varias augustias affert, et felicitatem destruit.'

' 935. ['Reges, qui aleam, et ludi locum, et ludendi exercitium, magno cum gaudio, nimium sectati fuere, esse desierunt.']
So especially the Pâṇḍavas, and Naļa. See Dowson's Classical Dict.

'Çakuni' is synonymous with 'cheat.' Manu forbids dice, iv. 74.

936. 'Nunquam ventrem implebunt, ac miseriam patientur, qui ab infelicitatis deâ, cui nomen ludus, occupati sunt.'

937. 'Si tempus in ludo teras, et ab atavis haereditate acceptam feli-

citatem, et bonas animi quas habes conditiones amittes.'

Manu repeatedly forbids gambling. In II. 179, it is associated with

'disputes.' So Avvai says: சூதம் வாதம் வேதின் செய்யும் 'gaming and disputation bring distress.' 938. 'Ludus ludentis pecuniam destruendo, addictum faciendo, virtuosas largitiones amandando, et in hâc et in

alterâ vitâ miseriam affert.'
In Manu again, gambling and prize-fighting are

classed together as things a king should exclude from his kingdom, ix. 221-28.

939. 'Qui ludo deditus est, nunquam assequetur haec quinque, nempe divitias, felicitatem, lautem cibum, laudem et

nempe divitias, felicitatem, lautem cibum, laudem et scientiam.'

940. 'Sicuti quamvis valde afflictus quis vivat, semper vivere desi-

derat, ita qui ludo deditus est, quamvis saepissime perdat, semper ludere

desiderat.'

et eum mendaciis

The climate and the conditions of Eastern court life have always pre-

disposed Oriental kings to this exciting pursuit; hence stories of rulers

ruined by gambling are many; and denunciations of the vice abound,

the vehemence of which shows the greatness of the evil.

#### CHAPTER XCV.

#### Beschi: Medicina.

DISEASES, according to C., are partly from deeds done in a former birth (Manu, xi. 48), and so are fated (378); partly from mistakes in diet and other things.

These last only are here contemplated.

The Hindû idea is closely connected with that of heredity, which is justly regarded as so important in these days. [Comp. S. John ix. 2.]

these days. [Comp. S. John ix. 2.]
941. 'Sive excessum sive diminutionem patiantur,
tria illa, quae medicinae professores enumerant,

nempe melancolia, bilis et phlegma, aegritudinem afferent.'
942. 'Corpori nulla erit necessaria medicina, si

942. 'Corpori nulla erit necessaria medicina, si cautè servaveris cibi mensuram, quam tibi proficuam expertus es in comedendo.'

308 THE KURRAĻ.

943. 'Cibum sume servando mensuram diminutionis quam proficuam expertus es; quia iis qui corpus obtinuerunt (i.e.

morti obnoxii sunt) haec est via ad diu vivendum.' 944. 'Quam tibi praefixisti, neque comedas ea, quae dissontiam habent vel inter se, vel cum tuo corpore, vel cum tempore.' 945. 'Nulla erit homini aegritudo, si comedat ea, quae diversitatem (seu dissontiam quam supra diximus) non habeant, et fraenet desiderium plus aequo comedendi.' 946. 'Sicuti bona valetudo semper erit ei qui comedit, servando diminutionem sibi necessariam ; ita aegritudines nunquam destituent eum qui excessivè comedit.' 947. 'Qui non considerando quid ferre possit sui stomachi calor, cibum qui calorem excedat sumpserit, innumeras aegritudines patietur.' 948. 'Medicus debet considerare aegritudinis qualitatem, ejus · originem (seu caussam), et hanc ablegandi viam, et debet remedium applicare, quod ex circumstantiis inefficax non evadat.'

remedia applicare attendendo ad aegri qualitatem, ad aegritudinis statum, et ad tempus in quo medetur.' 950. 'Medicina ut efficax sit, quatuor pati debet divisiones; nempe, qualitates aegri, medici, remedii, et remedium praeparantis.' PARS IV. Proprietates intermissae; i.e. appendix, in quâ agitur de

949. 'Qui medicam artem callet (quum eam in

tribus praecedentibus partibus non continentur.

CHAPTER XCVI.

Beschi: Prosapiae nobilitas. Ariel:

Com.'s analysis :-I. 1-3. Its nature.

Noblesse. Comp. Nal. 141-50.

praxin redigit), debet

iis, quae in

II. 4-6. Nothing unworthy.

III. 7, 8. Disgrace of derogation.

IV. 9, 10. Essentials: truth and humanity.

| 951. 'Non nisi in nobili loco natis, tamquam sui generis propriae, aequitas et erubescentia reperiuntur.' 952. 'Nobili loco nati nunquam deficiunt in his tribus, nempe in procedendo conformiter suo statui, in sinceritate locutionis, et in erubescendo de his quae mundus reprobat.'                                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| NOTES. 309                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 953. 'Sapientes asserunt esse partes proprias eorum, qui verè nobiles sunt, vultûs hilaritatem, manûs largitatem, oris affabilitatem, et neminem despicere.'  954. 'Nobili loco nati, etiamsi multos nummorum milliones lucrari possint, numquam talia facient unde suo generi decus minuatur.'  955. 'Quamvis pristinae opes minuantur, qui ex antiquâ familiâ oriuntur, nunquam a suâ magnificâ conditione degenerant.' |
| 956. 'Vitia eorum qui sublimi loco nati sunt, non secus ac in aere lunae maculae; quum luna sublimis exstat, omnibus patent, adeòque magisquam ab iis cavere debent.'                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 957. 'Qui omni defectu carenti prosapiae<br>conformiter vivere vult, etiamsi paupertati prematur,<br>non faciet quid sibi indecorum.'                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 958. 'Nobili loco licèt natus, si affabilitatem non prae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

959. 'Sicuti germina quae producit, soli qualitatem indicant; ita verba quae loquuntur, prosapiae qualitatem in hominibus ostendunt.'
960. 'Si laudem optas, erubescentia tibi necessaria

se fert, de suae prosapiae nobilitate dubitationem

inducet.'

distrahat; si prosapiae nobilitatem servare optas, omnibus te submittere affecta.'

est, quae te abomnibus quae vituperabilia sunt

# Beschi: Honoris tenacitas. Graul: Honestas. Ariel: Dignité.

CHAPTER XCVII.

This is the first essential of Nobility. It must suffer no disgrace. Rather voluntary death than dishonour. Suicide seems sanctioned. Comp. Nal. 291-300.

961. 'Etiamsi quid faciendo maximum emolumentum, quod aliâ viâ obtineri nequit, obtineas, noli illud facere, si tale sit, unde honor tuus

noli illud facere, si tale sit, unde honor tuus minuatur.'

962. 'Quantumvis laudabilia feceris, nil facere

debes, quod vitupera- bile sit, si tuam laudem et honorem servare desideras.'

vile quid facias.'

964. 'Nobiles viri si à suo honoroso statu
decidant, similes sunt capillis qui e capite deciderunt.'

965. 'Etiam ii, qui ita sublimes sunt, ut monti pares
videantur, infimi evadent, si suum honorem minuens
quid fecerint, licèt id parvo semini 医动向 dicto aequale
sit (i.e. si vel minimum quid sit).'

Comp. 277.

966. 'Si neque ad laudem assequendam, nec ad
coelitûm regnum te

963. 'Quando divitiis affluis, necessaria tibi est animi submissio erga caeteros; quando paupertate angustiaris, necessaria tibi est animi ele-vatio, ne ob paupertatem

310 THE KURRAL.

ducendum prodest, ad quid quaeso permanes in eos

sectando, qui te contemnant (nempe indecora faciendo).'

967. 'Melius est dici quod quia indecorum quid facere noluisti, in illo ipso momento periisti, quàm onipare vivere eundo post ess qui te viturerent.'

opipare vivere, eundo post eos qui te vituperent.'
அந்திலேயே 'there and then,—not leaving his proper position.'

position.'
968. 'Si sublimi loco natus suum robur (nempe honorem) amiserit, corpus cum vitâ servare eritne suo malo remedium?'

970. 'Mundus laudibus efferet ejus gloriam, qui honorem ita servavit, ut in occasione indecorum quid faciendi, vitam honori postposuerit.'

CHAPTER XCVIII.

ne honorem amittant.'

969. 'Sublimi loco nati similes animali saifl dicto, quod statim moritur, si vel unus ex pilis illi auferatur: si vita cum honore contendat, vitam abjiciant,

GREATNESS of mind. Conduct worthy of a man's name and station.

Beschi: (Vera) magnitudo.

971. 'Verus cujusque splendor est animi elevatio (nempe ad ardua conspirare); sine hâc sibi qui praetigit vitam ducere, indecoram ducet vitam.'
972. 'Cunctis hominibus aequalis est ortus, diversitas inter ipsos nonnisi ex officiorum diversitate

manat.'
973. 'Quamvis sublimi loco natus sis, aut sublimi munere fungeris, nisi sublimia habeas opera, sublimis non eris; infimo loco natus, si infima non habeat opera, infimus non erit.'
974. 'Sicuti in muliere honos non persistet, nisi illa,

| unicam habens voluntatem, cautè illum custodiat; ita        |
|-------------------------------------------------------------|
| magnitudo non persistet nisi in eo qui illam custodierit,   |
| cavendo ab iis, qui vilia sunt.'                            |
| 975. 'Qui verâ magnitudine praediti sunt, non               |
| modo ardua audere, sed et ea debito modo (h.e. honestis     |
| mediis) perficere debent.'                                  |
| 976. Intuitus procedendi cum veneratione erga               |
| majores ita mag-norum vivorum est proprius, ut ne           |
| in cogitationem quidem incidat infimorum.'                  |
| 977. 'Si dotes, quas magnus vir habet, in eo                |
| reperiantur, qui magnis viris aequalem conditionem          |
| non habet, ad superbiam et caeterorum depressionem          |
| ei inservient.'                                             |
| 978. 'Qui verè magnus est, semper (i.e. sive                |
| pauper, sive dives sit) numilis est; qui vilis est, etiamsi |
| dives non sit, ex se sibi ornamentum facit, caeteris se     |
| praeferendo.'                                               |
| NOTES 911                                                   |

NOTES.

979. 'Magni viri conditio est non inflari; vilis viri

conditio est usque ad excessum inflari.' 980. 'Proprium est magnorum vivorum occultare (i.e. excusare), quae caeteris indecora sunt; vilium proprietas est, nescire loqui nisi de aliorum vitiis.'

Comp. Ch. xix.

#### CHAPTER XCIX.

Beschi: Omnes probitatis conditiones (seu qualitates) possidere.

Graul: Vollkommenheit; perfectio.

Fulness of excellence (σπού): τελειότης.

This noble chapter might be illustrated by quotations from all

quarters.

981. 'Sapientes asserunt eum qui praetigit probum esse velle, pro-

bitatis debitum sciendo, ad omnes bonas qualitates possidendas

obligari.' ['=Bonum ex integrâ caussâ.']

Comp. ' Integer vitae, scelerisque purus.'

982. 'Bonum virum bonae qualitates faciunt; caetera omnia qualis cunque bonitatis sint, probum non faciunt.'

983. 'Columnae, quae probitatem sustentant,

sunt haec quinque:

amor in omnes, culpam erubescere, egenis succurere, clementiam habere.

et sincerum esse in loquendo.'

984. 'Poenitentium decus est non interficere viventia; proborum

decus est non loqui de caeterorum defectibus.' 985. 'Religiosorum decus est demissio: his

suos superabit.'
986. 'Si quaeras quinam sit Lydius lapis
probitatem explorans,
dicam esse, si sciat non modo se potentioribus,
sed etiam iis qui sibi
inferiores sunt victas dare manus.'

armis probus vir hostes

987. 'Ad quid utilis erit probitas, si nesciat etiam malè meritis

benefacere?'
988. 'Viro, qui possederit robur, quod dicitur

probitas, non crit dedecus esse pauperem.'

989. 'Qui non mutantur, etiamsi tempus mutetur (h.e. qui nec pau-

pertatis tempore probitatem destituunt) probitatis litus vocabuntur.

But compare ஊழி. 990. 'Si probi probitatem non sustentando, ab

990. 'Si probi probitatem non sustentando, al illà deficiant, tunc nec

infernus suum pondus sustentare poterit.' He reads இருணிலம்=இருள்நிலம்.

qualities.

#### CHAPTER C.

Beschi: Bona indoles: ingenuitas.

Graul: Boni mores; gute Art. Ariel:

mingling of unaffected kindness with consummate tact. See Ch. viii., xxv. It is from  $\iota \iota sim (vide sub loco)$  'harmony'; and harmonizes all things, while it is the result of a happy and harmonious combination of good

Courtoisie. This is the crown of perfectness: a

991. 'Sapientes aiunt facile esse cuivis assequi optimam semitam quae dicitur *ingenuitas*, facilem se atque affabilem praebendo.'

992. 'Amor in omnes et prosapiae nobilitas duo sunt, quae ad ingenuitatem viam sternunt.'

993. 'Quoniam per membrorum similitudinem non fit hominis cum probro homine similitudo; superest ut fiat per similitudinem indolis, quae patitur reformationem, quam membra non patiuntur.'

வெறுத்தக்க='quae reformari potest': as though from வேறு. See Concordance, sub voce.

This hints that குடிப்பிறத்தல் is not mere purity of caste or family.

994. 'Mundus laudibus efferet ejus indolem, qui

justitiae et virtutis cupidum emolumentum possidet (h.e. qui justitiam et virtutem sectando sibi emolumentum comparavit).' 995. 'Ingenuitatis naturam scientibus, neque per jocum permittitur subsannare vel ipsos suos hostes." Ariel. 'Le dedain en plaisanterie mème, est mal pour qui connaît l'importance de la courtoisie envers un ennemi mème.' 996. 'Ideo mundi mos adhuc perdurat, quia incidit in bonae indolis homines; nam si ita non esset, jam

intus terram abiens periisset.' Courtesy enables the world's work to get done.

997. 'Qui hominum propriam indolem non habent, quamvis limae acumini parem ingenii, subtilitatem possideant, arboribus similes dicendi sunt.' Against those who say sharp unpleasant things.

cum iis, qui ex odio !! tibi malefecerint.' Courtesy towards opponents. 999. 'Qui nesciunt cum caeteris amicabiliter vivere,

998. 'Dedecus est ab humanitate deficere etiam

Malvolio ?

his diurna etiam lux tenebrae sunt.' 1000. 'Divitiae, quae malae indolis homini obveniunt, malae evadunt; non secus ac bonum lac malum evadit, si in malum vas infundatur.'

A discourteous wealthy man is like sour milk.

NOTES.

CHAPTER CI.

313

Beschi: Divitiae infructuosae, i.e. Avaritia. Graul: Opulentia inutilis.

This is the reverse of the picture presented in Ch.

XXIII. It is a very favourite topic with Tamil poets. Comp.  $N\hat{a}l$ .

261-70, 276, 296, 328.

1001. 'Qui amplam domum divitiis replet, iisque

non fruitur, vivus licet sit, respectu divitiarum jam mortuus est, cum ei nulla circa illis

actio supersit.'
Comp. 214.
1002. 'Ex eo, quod divitias obtinendo, omnia
bona obtinere poteris,
illas cumulare, sed posteâ in stultitià incidere ita

bona obtinere poteris,
illas cumulare, sed posteâ in stultitiâ incidere ita
illas affectandi, ut nil
caeteris largiaris, haud bonum post mortem tibi
statum causabit.'

1003. 'Homines, qui solam divitiarum cumulationem affectando. laudem ex largitione profluentem non affectant, ad quid nascuntur, nisi ut terrae pondus augeant.' 1004. 'Qui nil largiendo, a nemine desiderari se facit, quid quaeso relinquere meditatur, quod post mortem remansurum sibi sit?' . 1005. 'Ei, qui nec divitiis fruitur, nec caeteris eas largitur, quamvis multi divitiarum milliones sint, idem erit ac si non essent.' 1006. 'Ei, qui nec ipse fruitur, nec iis, quibus largiri debent, divitias largiendi indolem habet, quid remanent, nisi pura afflictio et labor in iis cumulandis atque servandis?' 1007. 'Divitiae illius, qui egentibus eas non largitur, sed frustra sub clavi putrescere sinit, eâ sunt commiseratione dignae, quâ mulier praeclarae formae, quae usque ad senium innupta manere cogitur.' 1008. 'Illum, qui ob suam avaritiam à nullo desideratur, divitiis plenum esse, perinde est ac arborem venenosam in

rimis fructibus onustam esse.' Comp. 216, 217. 1009. 'Divitiis illius, qui neque ex amore parentibus aut amicis subvenit, et ipse fame perit, nec eleemosinae virtutem affectat, alii fruentur.' 1010. 'Si is, qui divitias cum laude possidet (h.e. laudabilitur elargitur), in aliquantam egestatem incidat, haec similis erit nubium siccitati (i.e. diuturna non erit).' 314 THE KURRAL. CHAPTER CIL. Beschi: Erubescentia. Graul: Pudor.

medio urbis pulcher-

The idea is much that of conscience. Comp. Ch. xxi.

1011. 'Erubescere de indecoris actionibus est virilis erubescentia; de caeteris erubescere est erubescentia muliebris.'

1012. 'Comestio et reliquae corporis passiones

mutiebris.'
1012. 'Comestio et reliquae corporis passiones
(puta somnus, pulchritudo, etc.), sunt homini cum
belluis communia: erubescentia est quae hominem a
belluis specificat.'

1013. 'Omnia viventia corpus respiciunt uti vitae sustentaculum; probitas erubescentiam respicit uti suum sustentaculum.'
பிறப்பு 'embodiment,' according to the Vêdânta, is an evil. இடு 'relinquishment' of all corporeal bonds is to be sought. Here the idea is, 'Souls require

bodies here, so virtue requires a sense of shame.'
1014. 'Nonne probis ornamentum est verecundia?'
Haec si desit, nonne morbus est inflatum incedere?'
1015. 'Illum, qui de caeterorum perinde ac de suo vituperia erubescit, erubescentiae regiam vocabunt sapientes.'
1016. 'Sublimes homines vastam hanc terram ideo

non magni faciunt, quia intra erubescentiae sepem non se cohibet.'
1017. 'Qui erubescentiam possident, propter hanc vitae renunciabunt; nunquam verò propter vitam

vitae renunciabunt; nunquam verò propter vitam erubescentiae renunciabunt.'

audire aut videre erubescunt; virtus, quod ejus assecla dicaris, erubescet.'
1019. 'Si tuo statui non convenientia facias, tuae tantum prosapiae dedecus afferes; si vero permanenter

1018. 'Si tu non erubescis facere, quae caeteri

sine erubescentiâ vixeris, omnia quae in te sunt bona pessum ibunt.'
1020. 'Qui interius erubescentiâ carent, quamvis inter homines degant, similes sunt pupae, quae funiculis

agitata oculos fallit vivam se ostendendo.'

### CHAPTER CIII.

Beschi: Modus familiam exaltandi. Ariel: Manière de servir sa famille.

1021. 'Nullum est majus decus quam illud dicere valentis, "ego nunquam ab industriâ cesso, ut familiam exaltem."'

1022. 'Assiduâ contentione illius qui haec duo, nempe industriam et rerum experientiam possidet, familia dilatabitur.'

1023. Ei qui ad suae familiae dilatationem assiduè laborare sibi proposuit, Deus Ipse lumbos praecingens, An idea familiar to all races.

ad laborandum comes accurret.'

1024. 'Qui impigrè et assiduè laborat, ne familia detrimentum capiat, non opus est, ut consideret quonam modo id assequetur, nam ipsamet quam adhibet industria propositum perficiet.' Comp. 594. 1025. 'Eum, qui inculpatam vitam ducens,

ad suam familiam exaltandam laborat, totus mundus, ei se

consanguineum profitendo, vallabit.'

See the play on words, சுற்றம், சுற்றும் 'the circle of kindred will

encircle.

1026. 'Virilem animum ei inesse dicetur, qui sibi familiae in quâ

natus est gubernationem assumit, ad eam exaltandam.'

1027. 'Sicuti in campo, quamvis multi

qui forti animo proelium sustinuerunt ; ita quamvis familiam multi conflent, illi laus danda, qui familiae pondus sustinet.' Comp. 777. A man must not shrink from homely duties. There is heroism here | also. Duty makes ' drudgery divine.' 1028. 'Qui familiam exaltare vult, nullam respicere debet temporis importunitatem ; quodsi gloriosis cogitationibus locum dando piger | evadat, familia in ruinam verget.' See பருவம். He must make his own opportunities; also he must be instant 'in season and out of season.' 1029. 'Amara ne an dulcis dicenda est vita labore suos felices reddi videt? illius, qui suo assiduo

proelientur, iis laus defertur,

The poet seems to say, 'Is it not so, that all sufferings must be endured by him?' Yet comparing Ch. v., we should feel sure he rather felt with the reverend Father, that the bread-winner must be content to bear the burthen: 'The labour we delight in physicks pain.' 1030. 'Familiae arbor, cum paupertas ej us radices caedere conatur, procul dubio decidet, nisi industriosus homo, ei humeros supponendo, illam sustentet.'

316

CHAPTER CIV.

THE

KURRAL.

Beschi: Agricultura.

This is the main support of the family. Hence the sequence.

Cultivation is the work of the Vaicya, and is said to be degrading to Brâhmans: Manu, i. 90; iii. 64, 165; x. 83, 84, 116.

1031. 'Cum totus mundus quantumvis circumeat, tandem ad agricul- tores recurrere debeat, dicendum quod inter caetera munia principem locum habeat laboriosa agricultura.'

1032. 'Agricultura licet parvi fiat, tamen quum sustentet caeteros omnes, qui hoc officium negligunt, eandem habet vim in mundo quam clavus axem firmans in curru, quo ablato cursus omnis deficit.'

Not much esteemed, yet indispensable.

1033. 'Qui agros colendo victum sibi comparat, suam vitam vivere dicendus; nam caeteri omnes, qui serviendo vivunt, ab aliis pendent ut vivant.'

Comp. Nal. 365 (The three modes of life):— தீலயே தவழுயன்று வாழ்தல்; ஒருவர்க்

கிடையே இனியார்கட் டங்கல்;

## புணராதென் றெண்ணிப்

பொருணசையாற் றம்மை உணரார்பின் சென்று நிலே!

'The best is life in penitential practice spent; The middle course to live with dear ones round.

The worst

manent.'

With restless thought desiring wealth, subservient

To follow those who understand us not.'

1034. 'Qui frumentum possidentes eo egentibus umbraculum sunt, videbunt sub umbraculo sui reges concurrere gentes, quae sub variorum regum umbraculo

1035. 'Qui proprium officium habent comedendi quod suus labor in agriculturâ peperit, nec mendicationi obnoxius erit, et ipse mendicantibus nil abscondendo necessaria suppeditabit.'

The poet would not approve of imported rice.

1036. 'Si agricultorum manus a labore desistat, jam

nec poenitentiam iis, qui dicunt se renunciasse omnibus, quae caeteri appetunt, exercendi locus erit.'

1037. 'Si terrae unciam iterum iterumque arando ita exsiccari facias, ut ad quartam unciae partem reducatur, nec tantum fimi, quantum manus capere potest necessarium erit, ut ager fructificet.'

This and the following seem to be rustic saws, such as occur in Vergil's Georgics.

1038. 'Agro magis proficit fimi projectio, quam aratio et postquam segetes mundaveris ; aquae irrigatio non tam fructuosa erit, quam illarum

visitando procul absit; ager ei irascens uti mulier diu a viro derelicta, adhaesionem negabit (i.e. fructum

defensio (ab avibus et latronibus).'

1039. 'Si agri dominus quotidie illum non

optatum non dabit).'
Comp. Ch. cxxxII.

1040. 'Mulier, quae terra dicitur, si viderit aliquem

qui ob pigritiam agros non colat, et de paupertate doleat, illum subsannabit.'

#### CHAPTER CV.

Beschi: Paupertas.

THERE is a certain intensity about this chapter which seems to indicate personal experience of the evils of poverty. Comp.

Nâl. 281, 283, 285. 1041. 'Si quaeras, quodnam sit malum paupertate majus, dicam paupertate pejorem solam esse paupertatem.' Comp. Nál. 285: 'Lord of the pleasant land of clustered hills whose crags By sounding waterfalls are washed !-Their race is nought. Their manly prowess nought; their learning rare is nought; When men are held in poverty's embrace.' பிறந்த குலமாயும், பேராண்மை மாயம், சிறந்ததங் கல்விய மாயும் :— கறங்கருவி கன்மேற் கழுஉங் கணமலே நன்னுட இன்மை தழுவப்பட் டார்க்கு 1042. 'Malefactor ille qui dicitur paupertas, et hujus et alterius vitae gaudia homini surripit.' Personification. Poverty deprives a man of the means of enjoyment in this life, and of securing happiness in the next world by liberal almsgiving. 1043. 'Affectus erga paupertatem, et quam quis suis facinoribus acquisivit amplitudinem famamque j

unctim destruct.' 1044. 'Paupertas talem affert vilitatem, et cum contemptu loqui faciat etiam de iis, qui sublimi loco nati sunt.' 1045. 'In uno malo paupertatis multa ac diversa mala coadunantur.' 1046. 'Pauper quamvis optimas quasque scientias perfectè callens doctissimè loquatur, ejus tamen verbis fructus deerit.' Comp. Nál. 115. 318 THE KURRAL. 1047. 'Paupertas virtuti non amica, quia impedit illius exercitium; et facit ut quis suam ipsam matrem tanquam extraneam respiciat.' (?) Comp. Nâl. 290. 1048. 'Numquid et hodie veniet paupertas, quae heri quasi me intere- mit?' 1049. 'Ipso in igne (aut amuleti aut praestigiae ope) somnus capi potest, at in paupertate nec minimum oculos claudendi locus est.' 1050. 'Qui nil habendo quod comedant, neque totaliter gulam abne- gando, ventrem implere volunt, sunt daemones, qui aliorum cibos infestant.' காடி=the sour, stale ' conjee-water,' or rice-gruel, In this and the following chapter there seems to be no reference to the 'religious' beggars, Fakirs and others, that infest Indian towns and villages: he contemplates those who are suffering misfortune.

1051. 'Eleemosinam pete ab iis, quos eam dare

1052. 'Dulce est mendicare, si quod petitur, absque

1053. 'Mendico, qui seit ab eis petere, qui debitum sciunt non fallacis et avari animi, sua

1054. 'Si non petas, nisi ab iis, que neque per

posse noveris; si negaverint, illis, non tibi, vitio

If a man's self-respect is not wounded.

mendicatio quandem habet dulcedinem.'

Beschi: Mendicatio.

CHAPTER CVI.

tribuetur.'

poenâ veniat.'

which is the beggar's portion. If beggars will not be so considerate as to renounce the world and die, 'tis death to the stores of those who must feed them! The poet says this bitterly: 'So are the poor regarded.'

usmodi mendicatio cum ipsâ largitione quandam similitudinem habet.' 1055. 'Cur aliorum oculis se sistendo mendicat pauper, nisi quia sunt in mundo qui negare nesciunt quod caeteris deest?' 1056. 'Si tales inveneris, qui non habeant malam indolem sua pau-, peribus occultandi (ac negandi), paupertatis mala omnia finem' habebunt.' Were kindly liberality the rule, poverty would no longer be an evil. 1057. 'Si tales inveniantur, qui nec despiciendo, nec erubescentiam causando, sua dent egeno, hic inveniat unde animus suus intus et intime laetificetur.' 319 NOTES. 1058. 'Si in mundo non essent, qui mendicarent, quid aliud essent, nisi tot pupae ligneae sine vitâ ambulantes?' 1059. 'Quaenam esset laus iis qui nunc sua largiuntur, si deesset qui aliena mendicandi officium exerceret?' 1060. 'Si mendicus quod petit non inveniet, neganti non debet irasci, quia ipsa sua paupertas satis illi testificatur.' This is ambiguous. It seems to mean: 'Be not

somnium negare sciunt, quod mendicus petit, huj

CHAPTER CVII. Beschi: Mendicatio vitanda. Graul: Scheu vor

angry with and reproach the man who refuses to relieve you: your sufferings are a sufficient evidence

against him.'

Retteln. Comp. Nal. 301-10.

The last chapter sanctions a modest medicancy, in time of necessity.

This denounces it as a profession.

1061. 'Centies millies melius est tuo labore

paupertati occurrere quam mendicare etiam ab iis, qui tibi cari sunt ut oculi,

et sine ullà occulta tione tibi necessaria daturi sint.' Comp. Nal. 287 (Beggary):— 'O thou whose teeth in sharpness vie with

jasmine buds!— Man's attributes of goodness all are lost, at once,-

With mind's acuteness gained from wisdom's ample store,-

When sharp distress of beggary assails.'

நீர்மையே யன்றி நிரம்ப எழுந்ததம் கூர்மையும் எல்லாம் ஒருங்கிழப்பர்;—

கூர்மையின்

முல்ஸே அஸேக்கும் எயிற்ருய்!— நிரப்பென்னும் அல்லல் அடையப்பட் டார்.

1062. 'Si hominibus ad vitam sustentandum ab eo qui orbem

condidit, indicta fuit mendicatio, talis illi ruina (seu damnum) obveniat, ut hoc fecisse poeniteat.'

The idea is 'Brahmâ, the creator, never made men to be beggars. It

cannot be a part of religion.'

1063. 'Non est in mundo pectus adeo ferreum, uti pectus illius qui

suae paupertati succurrere sibi proponit, non suo labore sed mendi-

catione.'

1064. 'Magnanimitas, quae etiam in extremâ penuriâ non se inducit

ad mendicandum, sed suo sibi labore consulit, adeò magnum decus habet.

ut mundi totius limites transiliat.'

- 1065. 'Nil est dulcius quam comedere quod sibi suus labor peperit, etiamsi jusculum sit adeô rarum, ut aqua clara videatur.'

  1066. 'Nulla est linguae vilior vox quam quae
- aliquid mendicat, etiamsi nihil aliud petat quam puram aquam ad consulendum ejus vitae qui siti perit.'

He says அவிற்கு = 'vitae necessariam!' 1067. 'Mendicare volo ab ipsis medicantibus; sed quid ab iis petam? Petam, ut si mendicare volunt, non

- mendicent ab iis, qui sua pauperibus occultant.'
  1068. 'Indecora navis mendicatio dicta, quam
  quis conscendit, ut egestatis mare trajiciat; si in
- scopulum qui negatio dicitur inciderit, diffringetur.' 1069. 'Mendici animus dum suam paupertatem cogitat, prae dolore liquescit; sed quum ei negatur quod petit, prae pudore adeò magna poena afficitur, ut paupertatis dolorem absorbeat.'
- 1070. 'Ubinam, quaeso, se abscondit vita illius, qui sua negat, dum videt mendicum adeò flebiles voces emittere, ut prae pudore mori videatur?'

#### CHAPTER CVIII.

Beschi: Vilium hominum conditio. Graul: Gemeinheit.

## Ariel : Infamie.

The connection is not clear.

Comp. Nal. 351-60 (Wealth without heart):—
'Though in the water born, and green its hue appear,

The Netti's pith no moisture knows; so in the

world

Are men of amplest wealth whose hearts are hard as stones

naru as stones

Upon the rocky mountain fell!' நீருட் பிறந்து நிறம்பசிய தாயினும், ஈரங் கிடையகத் தில்லாகும்; ஒரும் நிறைப்பெருஞ் செல்வத்து நின்றக்

கடைத்தும்,

அறைப்பெருங் கல்லன்னர் உடைத்து.

Netti (தெட்டி, சடை, கிடை) = 'aischynomene.' 1071. 'Viles sunt similes hominibus,—neque ego quidquam vidi homini adeô simile!'

He takes it: 'They really look very like men; but are not so.'

1072. 'Viles feliciores sunt sapientibus, quum nullum animi afflic-

tionem patiantur.'
Irony. III. Gram. 210. Destitute of feeling and sympathy.

quum et ipsi, uti Divi, omnia juxta suam voluntatem faciant.'

1073. 'Diis ipsis similes sunt viles homines,

Irony. Entirely given up to arrogance and self-will.

1074. 'Viles, si quem videant, qui juxta

morem eorum qui non in

vivant, statim se majores aestimando valdè inflati incedunt.' He makes அகப்பட்டியார்=' qui ad pagorum morem vivunt!'

urbe, sed in pago degunt, paucis contenti parcè

Their ambition is to surpass the wicked in their wickedness.

1075. 'Vilium est semper timere (regis, aut nobilium, vexationem);

praeter hoc siquid concupiscunt, nonnisi id unde aut nullum aut parvum

emolumentum obveniat, concupiscere sciunt.' (?)
Governed entirely by fear or selfishness.
1076. 'Similes tympano pulsato sunt viles,

quia secretum eorum auribus commissum statim ad caeterorum aures deferunt.' Cannot keep a secret. 1077. 'Viles homines iis, qui manum non curvant ad eorum comam succutiendam, etiamsi ita fit ut grana succutiant, quae humidae manui adhaerent, post orizae comestionem, non dabunt.' They grudge another any good, even when it costs them nothing. 1078. 'Sublimes homines statim ac quis suam necessitatem exponit, necessaria dabunt; vilia sua non dabunt, nisi torqueantur, uti torquetur arundo saccarea, ut suum liquorem fundat.' Cowardly bullies. Comp. Nal. 355. 1079. 'Si vilis homo videat aliorum vestes ac cibum meliores esse quam suum cibum ac vestes, capax est invenire defectus quamvis defectu careant (ob invidiam).' Envy a proof of worthlessness. 1080. 'Quodnam est officium proprium vilium? omnes despicere; sed quantamvis parvam ob angustiam, statim currere ad se vendendum

ac caeteris mancipandum.'

In any distress, craven-hearted, slavish.

 $41\ 322$ 

THE KURRAL.

## BOOK III.

### CHAPTER CIX.

THESE last chapters must be considered as an

Comp. Intro. p. xii., xiii.

Eastern romance not fully told, but indicated in a number of beautiful verses, which leave much to the imagination of the reader, and the ingenuity of the interpreter. The verses are deserving of study, but such commentaries as I have seen are simply disgusting, and utterly misrepresent the writer. Taken as they are, these chapters are worthy of Theocritus, and much less open to objection than parts of his writings. Like the verses of Bhartrihari and other Sanskrit writers, these Kurrals 'merely portray isolated situations, without any connection as a whole.'\*

On the Gandharva marriage, see Ellis, p. 156, &c.

The following verse from the Tolkappiyam,

பொருளதிகாரம் will suffice:— 'Fearless, when maids with golden jewels decked, and youths

Meet, see and love, they call it still Gandharva marriage-bond.

Thus once the pairs of these, of blameless vision fair, who tuned

The lute, all gold and radiant, used to join.' அதிர்ப்பில், பைம்பூனுரும், ஆடவருந், தம்முள்

எதிர்ப் பட்டுக் கண்டியைதல், என்ப கதிர்ப்பொன்யாழ் முந்திருவர் கண்ட முனிவறு தண்காட்சிக் கந்திருவர் கண்ட கலப்பு

Comp. Manu, iii. 20, 21, 32.

The drama of Cakuntala will illustrate the general idea of the verses. See Monier-William's edition, 1876, p. 127. 1081. The prince sees the princess in the grove, and

doubts. Ariel: 'L'indication des personages de ce petit

drame lyrique ne se trouve pas dans le texte.' 1082-89. He sees her to be human, and describes the impression her beauty makes upon him. 1090. He sees love in her glance.

\* Weber, Hist. of Indian Lit., p. 210. Trübner & Co., 1882

couplets were his.

HE is the sole speaker.

talâ.

### CHAPTER CX.

HERE Com. says there are three present, the prince who observes the princess, the princess who stealthily observes the prince, and the hand- maiden who observes them both. It would seem as if all the

CHAPTER CXI.

Graul: Freude über die Verbindung.

CHAPTER CXII.

HE is still the sole speaker. Much of this greatly resembles Cakun-

#### CHAPTER CXIII.

Graul: Die ausserordentliche Liebe sagen. Ariel: Exaltation de la passion.

HERE seem to be two speakers. They are separated, and soliloquize.

#### CHAPTER CXIV.

THERE is no way for their reunion, but to acknowledge the marriage, and obtain its confirmation by parents and friends.

To effect this the lover, bestriding a palmyra stem for a horse (மடல், மடன்மா), is carried into the village in the night, and aloud

THE KURRAL.

bewails his separation from his bride, avows the union, proclaims his love, and defies all rivals. This is done with doleful

324

This is 'abandonment of reserve,' or shame, or concealment; the town or village is full of the 'rumour,' which is ended by a homely, unromantic wedding, more conventional, but not, according to ancient Hindû laws and sentiments, more binding and lawful than

1131, &c. The only way, as suspicion is aroused, is to claim my bride.

1138. She dreads, yet desires, the publicity which

will sanction and renew their union.

the romantic Gan- dharva union.

## CHAPTER CXV.

This is the day of excitement, after the public announcement. It seems that we have two soliloquies, in which the bridegroom and the bride express their anxiety; while satisfied that all the hubbub will in time subside, and their nuptials be sanctioned.

#### CHAPTER CXVI.

THE public marriage has taken place; and now the poet makes the incidents of married life the theme of 17 chapters. These are mainly three:—

- (1) Separation (necessary, and, it would seem, sometimes unnecessary). Ch. cxvi.-cxxx.
- (2) Petulant, capricious, feigned anger; ஊடல், പ്വഖെ. Ch. cxxxx.
  - (3) Jealousy, Ch. cxxxII.

The Com. distinguishes here and elsewhere the words of the husband and his companion, and of the wife and her maid; and the native grammarians in the third part of grammar, called பொருள் தகாரம் 'Chapter on Topics,' lay down rules for each sentiment and situation. Tantum ad nauseam profuse exponunt, says Beschi.

These rules are founded on the usage of the poets, and nothing is gained by employing them to explain our author. Each couplet must tell its own story. It must be remembered that the Hindû lady was not supposed to possess any resources, in times of separation, such as education gives. 1151. He announces his departure and promises speedy return. She says, 'I cannot survive the separation.' The whole chapter I take as spoken by her. CHAPTER CXVII. STILL her words. It seems as if jealousy mingles with sorrow. Is his absence not in some degree voluntary? Can she bring herself to send a messenger to beg him to return?

CHAPTER CXVIII.

HER words. The eyes are dim with watching and weeping.

CHAPTER CXIX.

HER words. The yellow sickly hue of pining anguish. Comp. Nat. 893:

கம்மஞ்செய் மாக்கள் கருவி ஒடிக்கிய மம்மர்கொண் மாலே மலராய்ந்த பூத்தொடுப்பாள்,

ிதா 4ப்பாள், கைட்டொலே பிட்டிக் கலுட்ந்தா டிணேயில்லார்க் கிட்டாலே என்செய்வ தென்று.

'At wildering eventide, when workmen all put by Their tools, she culled choice flowers and wove a

garland gay
Then from her hands let fall, and wailed, "What
can this wreat!

Avail to me who weep alone?"'

326

THE KURRAĻ.

CHAPTER CXX.

HER words. The agony of suspense.

CHAPTER CXXI.

His thoughts and hers, while severed.

1203. Comp. Catullus, xlv. Acme and Septumius.
Also 1317, 1318.

## CHAPTERS CXXII., CXXIII.

SHE speaks throughout.

This last chapter seems to me full of beauty.

Comp. Nat. 397, where there is much pathos.

'When those who read the palm-leaf scrolls had ceased,

In eve's dim light, she thought of absent spouse and wept;

And weeping pluckt the flowers from out her wreath, and brushed

The odorous sandal from her lovely breast.' ஓஸக் கணக்கர் ஒலியடங்கு புன்செக்கர் மாஸப் பொழுதின் மணந்தார் பிரிவுள்ளி மாஸ பரிந்திட் டழுதாள்; வனழுஃமேற் கோலஞ்செய் சாந்தந் திமிர்ந்து.

CHAPTER CXXIV.

EYES are dimmed and arms wasted. The brow is a sickly yellow.

1231-37. She or her companion speaks.

1238. His soliloquy.

1239. Comp. 1108.

1240. Ariel: 'Oh! ces yeux pâlis out eu de la peine, voyant ce que faisait le front brillant.'

The bright brow is sicklied over with yellow now

|     | CHAPTERS CXXV., CXXVI.                    |     |       |
|-----|-------------------------------------------|-----|-------|
| SHE | strives to reason herself into composure; | but | loses |

all self-control, and speaks of nothing but of seeing him

NOTES.

327

-

again.

(1238), and eye must weep for this!

## CHAPTER CXXVII.

THE time of his return draws near. It would seem as if these words were uttered on the morning of the day when the King permits him to return.

There is a ring of the old song about it: 'And are ye sure the news is true?' &c.

1270. The natural anxiety of one to whom it seems too much joy to
return, and find all well.

# CHAPTER CXXVIII. Another absence is contemplated.

CHAPTER CXXX.

CHAPTER CXXIX.
RECONCILIATION after some lovers' quarrel.

# SHE soliloquizes, 1291-98. He utters 1299, 1300.

He utters 1299, 1300.

So says Com. Each tries to cherish unyielding resentment in the mind; but nature is too strong.

dura meâ.'

## CHAPTER CXXXI. Gr. Schmollen.

1301-4. She pouts.

1305-10. He ponders her perversity.

### CHAPTER CXXXII.

'Refined petulance.' Sulking when ingenuity must be used to find a pretext. The Prince might have taken the poet's words as his motto (Sex. Propertius, iv. 2): 'Stant mihi cum dominâ proelia

# LEXICON AND

## CONCORDANCE

TO THE

# KURRAL AND NÂLADI.

[The Concordance to K. is complete; that to N. partial. Tamil Handbook.]

§ refers to the

அ, அகரம். 1. 'the first letter,' i (H.B. Intro. p. 16). 2. A demonstrative: 'that' (§ 25; comp. இ, உ and எ), 225, 247, 254, 350, 355, 370, 411, 423, 426, 475, 489, 641, 671, 677, 695, 848, 950, 967, 1091. Prefixed to nouns it doubles the initial consonant. See அவன், &c., அவ்வது, அண, அன்ன, அன்று.

型の低 (§ 62), 'diminish, grow refined' [S. aç; Lat. ac-us]. அஃகியசன்றவறிவு 'minute and comprehensive,' 175. அஃகாடை 'undiminishing permanence,' 178, Nâl. 12.

அகுடு 'the belly,' 936 [அகம்]; 'the centre,' Nal. 2. அகம் (Opp. புறர் and to முகம்). [In Nigandu, அக மன மண்யே பாவ மக்லிடை முள்ளுமாமே. 1, மனம் (षहा 'I'); 2, மண; 3, பாவம்(அघ); 4, அகலிடம்; 5, உள். Add 6, depth, the earth (जागत्); 7, a tree (S. आह्म); 8, grain, அஃகம்.] 1. 'Place,' in comp. வையகம், வானகம், q.v., ioi, 547, 1055, Nal. 80. இல்லகம் 'house,' Nâl. 361. 2. 'Mind,

internal being,' 93, 277, 298, 708, 830. Also அகன், 84, 92. தெஞ்சத்தகம் 'the innermost soul, heart and soul,' 786. அகத்து inf. base, used with n. as a prep. phrase = 'in the midst of,' 194, 694, 717, 723, 727, 814, 877, 1027, 1163, 1180, 1305, 1323; 'in the mind,' 'within,' 78, 271, 329, 824, 1024; 'inner,' 79. அகத்தது 'what is in the mind,' 702. அகத்தார் 'indwellers,' 745, Nâl. 31. அகப் பட்டி 'sin,' 1074. [Šee பட்டி].

அகரம். See அ. 1.

அகல்(ஹ) (§ 70, as வெஸ்) 'expand, grow wide; recede.'

I. v. intr. (1) விணத்தொகை. அகல்விசும்பு 'the spacious firmament,' 25. (2) விணப்பெயர் (§ 148), Nâl. 151, 354, 371. அகறல் for அகல்தல்=அகலல் 'a receding from,' 1325. (3) past. rel. part. and n. (§ 74, 87). அகன்ற contr. ஆன்ற, q.v. அஃ கியசன்றேவறிவு, 175 [அஃகு]. அகன்ருர் 'men who have grown great,' 170. (4) neg. (§ 121). அகலாது (opp. to அணுகோது) 'not withdrawing too far,' 691. அகலாக்கடை 'when (it) does not enlarge itself, 478. As

യ*നുടങ്ങ* യ 'ere (he) went away,' 1226.

H. அகற்ற (v. causal., § 160, ii. g). அகற்றம் '(it) will enlarge,' 372. HI. அகவம் (noun, § 190), 'expansion, roominess, breadth.' By met. 'a broad breast,' Nâl.

389, 392. அகழ் (§ 57) 'dig into.' அகழ் வார், 151 (§ 87). அக்கு 'fire' [S. agni], Nâl. 123.

அங்கை அகங்கை 'the palm of the hand.' Nâl. 122. அங்கணம் 'a gutter, sewer' [S.

அங்கணம் 'a gutter, sewer' [S. angana], 720, Nâl. 175. அசாவாமை [from v. அசாவு

(§ 62), from 🎒 = "languor"], 'absence of languor, energy,' 611, Nâl. 201.

20 = (§ 57) 'waver, shake, move;

grow feeble.' I. (விணத்தொகை). அசையி யல் 'she of flexible form,'

1098. II. (part., § 77) அசைஇ—அ சைந்த. Instead of ந்த் we have அளபெடை. அசை இயிருப்பார்

'those who sit feebly trembling,'

III. அசைவு (v. noun, § 190), 'agitation, a yielding to indolence, weariness, failure.' அசை வென்மை 'unwearied effort,' 371. [Opp. to சோம்பல் or மடி wh.=

அசைவு.] அசைவில்லாவூக்கம்

'unwavering energy,' 594. அச்சம். See அஞ்சு.

அச்சு 'an axle' [S. akshi], 475.

dread,' 869, 1152, 904, 244. அஞ்சு ஓம் (III. Gr. 81), 'we will fear,' 1128. அஞ்சா (III. Gr. 90), 'not fearing,' 725; 500=

90), 'not fearing,' 725; 500= அஞ்சாத, 761, 762, 778. அஞ்சுயன் கூறான் (§ 87), 'he who will dread,' 905, 729. அஞ்சுயவர் 'those who will dread,' 464, 906, 726. அஞ்சான் (§ 121), 'the fearless,' 647, 686. அஞ்

சுக (§ 140), 'fear!' 882. அஞ் சுக (§ 140), 'fear!' 882. அஞ் சமின், Nâl. 172. அஞ்சற்க (III. Gr. 92), 'fear not!' 882. அஞ்சல் 'fear, fearing,' 1149, 428. அஞ்சல் (III. Gr. 92) 'fear not!' 1154. அஞ்சி (§ 77), 'having feared,' 680, 44, 325, 883, 730, 741, Nâl. 74, 87, 88, 256, 297, 396. அஞ்சப்பமம்

824 [டூடு], Nâl. 89. அஞ்சுவத 'what (men) shall fear, respect,' 428, 366, Nâl. 74. அஞ்சாமை (§ 154), 'the not fearing,' 428, 382, 497. அவையஞ்சாமை, Ch. LXXIII. அஞ்சாத, 585.

(§ 92), 'should be feared,' 202,

அஞ்சார் (§ 110), 'they dread not,' 201. அஞ்சவர் 'they will dread,' 201. அஞ்சவர் 'they will dread not,' 723. அச்சம் (§ 190), 'dread' [in the stem அஞ்ச, the nasal ஞ் is merely a euphonic insertion, as n in tango; the root is AJ.

In forming a noun, the stem is

changed to ACH (## being a

82, 83, 84, 145, 299. Ch. xxi.

clumsy way of expressing the S. 3): the media to the tenuis. See Table in H.B. Intro. p. 10], 1075, 146, 501, 534, Nål. 81,

கீவிணயச்சம் 'dread of evil action,' Nal. Ch. xxx. cvii. இரவச்சம் 'dread of mendicancy,' Nal. Ch. xxxI. அட-ங்கு, அட-க்கு (§ 62, 162),

[3]

S. vaj; Gr. ãζ-.] [Syn. உடகு, நாணு.] அஞ்சும் (§ 72) = 'it will dread, shrink from,' 451, 863, 905, 1295 (அஞ்சுமவன்= அஞ்சுபவன்), 727, Nâl. 297. அஞ்சும் (§ 74), 'those who

அசசாண: the pin of the axie,

அஞர் [S. aghas; Lat. ang-], ' severe pain, agony,' 1086, 1179.

அஞ்சு (§ 62), 'dread.' [Comp.

linch-pin,' 667.

[Comp. S. adha], 'submit, restrain.' [See note to அஞ்சு. is a suphonic insertion. The intrans. has the media, g and the trans. the tenuis K.] allie கியான் (§ 87), 'he who has

LEXICON AND CONCORDANCE.

```
அடங்க, 123, Nal. 397.
                                      'Lakshni,' 'the overpowering
                          அடங்
  காமை (§ 154), 121.
                                      goddess,' 1082. 2, 'Destruction
  அடக்கம்.] அடங்கல் (§ 148),
                                      (as from fascination of a Lamia),'
  130. அடங்கா (§ 121), 834,
Nâl. 171. அடக்கல் (§ 148),
                                      918. 3, 'Fear,' 'fascination.'
                                      த்கையணங்குறுத்தல், Ch. cix.
  126, Nal. 196, 351. அடக்கம்
                                      அணங்கரா 'Râgu: the serpent
  (§ 190), '(self)-restraint,' 121,
                                      that swallows the moon,' Nal.
  122, Nal. 65. அடக்கமுடைமை
                                      241.
  Ch. XIII. அடக்கி, Nal. 105.
                                    அணி (n.) 'ornament,' 95, 115,
2949 (§ 64), 'strike.' Nâl. 279.
                                      118, 701, 738, 1014, 1089, 1273.
  [Comp. S. adhas.] n. 'foot'
                                      அணிகலம், 575 (கலன்).
  = தாள், 3, 4, 10, 544, 610, 1120,
                                      § 57) அணியும் ' will adorn, trick
  1279; 'the footsteps,' 208, Nal.
                                      itself out,' 978. அணிநிழற்காடு
  62, 391, 388. அடிமை 'ser-
                                      'a forest with beauteous shade,'
  vitude, 608.
                                             அணியிழை, see இழை.
                                      742.
அ. G. I. (§ 56, II.), 'destroy,
                                    அணு-கு (§ 62) 'approach.'
  defeat, torment (boil, cook) ';
                                      அணுகாது 'not approaching,'
  intr. 'die.' அடுமுகண் 'victo-
                                      6q1.
  rious might,' 567. அடல் 'de-
                                    அண்ணு (§ 64), 'open the mouth,
  struction,' 893; 'vexation,' 206;
  'conquest,' 343. அடற்றகை
'bravery,' 768. அட்டு, Nâl.
                                      as in ejecting.' [அண்ணம்
                                      'palate.'] அண்ணத்தல், 255.
  382. அடுப 'will defeat with
                                    அகர் 'wav,' 594.
  slaughter,' 493. هاهنه 'will
                                    அதி [S.] 'exceedingly.'
  destroy, defeat, 207, 495, 500.
                                   அதிர் (ரு § 57), 'tremble.' அதிர
  அடுங்காலே 'in the hour of
                                      'causing to shake with fear.'
  death,' 799; 'cooking time,' Nal.
                                     429.
  68; 'when it torments,' 1166.
  அடு 'boiled,' 1065, 1090, Nâl.
                                   அது, இது 'it, that, this.'
                                                                (See
  363. அட்டில் 'a cook-room.'
                                     அ, இ, எ. Comp. அவன்.)
  Nâl. 363.
                                     is written also அஃது.
  II. (§ 64) 'approach, accumulate, attack.' அ 6 த த , 621,
                                        Sing.—C. i.: அத, 45, 36, 74,
                அடுத்து, 621,
                                      231, 362, 364, 165, 332, 477, 533,
  867, 1030. அடுத்தது 'that
                                      536, 546, 781, 596, 901, 985, 996,
  which has approached (it),' 706.
                                      1144, 1164, 1302, Nâl. 276;
  பத்தடுத்த 'ten-fold,' 450, 817.
                                     இது, 37, 1173, 1327. அதாஉம்
அடுக்கு (§ 62), 'heap up, accu-
                                     'even that,' 230. அஃ. த. 38, 49,
  mulate.' [Comp. அடு, II.] அடிக்
                                     76, 80, 162, 170, 132, 220, 226,
                                     236, 242, 262, 414, 427, 363, 368,
  கிய (சுற்றம்) 'heaps of clients,'
  526, 1005. அடுக்கிவரினும்
                                     459, 476, 556, 572, 591, 600, 943,
  'though they come in shoals,'
                                     971, 1001, 1014, 1032, 1093,
                                      ராட்டு ரார் பார் வக்கோ (வக
```

restrained himself,' 124, Nal. 74.

goddess, 1081. தாக்கணங்கு

υ**2**5. by வே. தொ.), 32, 152, 262, 495, அடை (§ 57), 'draw near,' Nâl. 517, 621, 858, 859, 948, 1284, 123. அடையாவாம் 'will not draw near,' 939; (§ 64) 'close up, shut in.' அடைக்கும் 'that 1141, 1143, 1164, Nâl. 276; இதனே, 517. C. III. : அதனுல் (ன்), 303, 642, 1031; இதனுல், which will close up,' 38, 71. 517. C. iv.: அதற்கு, 391, 518, அட்டு (§ 62), 'pour.' அட்டியதீர் 'water poured forth,' 1093. 802, 1124, 1330. С. v.: அத னின், 122, 152, 302, 341, 644, 759, 1158, 1166. C. vi.: அதன், அணங்கு (from அண). **1.** A [4]THE KURRAL.

mode,' 426.

60, 323, 490, 1289 ; இதன், 1176 ; அதன்கண், 472. Plur. — C. 1.: அவை, 658;

ച്ചതെല്യതെ 'each one (imaginable) thing, 1105. C. v.: றாள், 61, 504. அவ்வது 'each

அந்தணன். 1. The Supreme

Being, 8. கடவன். 2. Ascetics (in pl.), 30. அறவோர் (evidently from அம்=செம்+ தண்டை). 3. Sages, 543. பெ ரியோர். அந்தம் [S.; in comp.] ஒருவந் தம்=ஏகாந்தம் 'mental concentration,' 593; 'utterly,' 563. அமரா (S.) 'immortals,' 121. அமா. I. (§ 57), [Comp. அமை], 'acquiesce in,' 'join,' harmonize with,' 'be complaisant,' 'join battle,' Nâl. 383. அமர்ந்த வழக்கு, 75, 'harmonious combination.' அகனமர்ந்து, மு

will rest content,' 580. அமைந் தக்கண்ணும், 606. அமையாக் கடை, 803. அமைந்தசொல், 635; 'abounding,' 900. அமை யும் 'will suffice, be fitting,' 708, 298, 1193. அமைவு 'quiet,' contentment, 'union,' 740, 743, 1178. அமையாதவரை 'those with whom you are not in complete accord, 825. உப்படைந் தற்று 'as when (it) is sufficiently salt,' 1302. அமைந்தார் 'my beloved,' ī 155. அഥൈ ചിയങ് one of inharmonious disposition,' 863. இன்றியடையாத 'indispensable,' 682; 'not to be obtained otherwise,' 961 ;=வெய் 'bambû,' 906 [from its smoothness?7.

அமைச்சு [S. amātya; syn. மந் திரி, 'the office of a chief minister of state,' or 'the minister' himself. Ch. LxIV., 631, 632, 633, 634, 381. அமைச்சி யல், the part from Ch. LXIV.

to LXXIII.

கனமர்ந்து 'with complaisant heart, face,' 92, 93, 84, Nal. 1. அமராமை 'dissatisfaction,' 529. n. (as போர் from பொரு) 'battle,' 814, 1027, 1083, 1125. III. v. அமர்த்தனகண் 'have

been at variance with' (§ 64), 1084.

அமிழ்தம், அமிழ்து 'ambrosia' [S. amrita], 702; applied to rain, II; to food handled by one's children, 64; to the touch of the beloved, 1106. [This word is variously spelt, அமிர்தம், அமுதம், அமுது. மருந்து is a corruption of it, 968. In 82 சாவா மருந்து is given as its equivalent.

அமை (§ 57), 'be composed,' 'satisfied,' 'fit.' [Comp. அமா, சம்மதி.] அமையாத 'goes not on its way,' 20. அமைகலாவாறு 'discontent,' 219. அமையல 'know no content,' அமைந்து (=பொருந்தி), <sub>474</sub>, 118, 761, 340. அமைவர் 'they அம். 1. (= நீர்), 'a tear.' விமு மம் 'the tear that falls,'107. [Cp. however விழுமம்.] 2. (=அழகு 'beauty,' 1107. In comp. sis தணன், q.v., Nal. 151. 3. விகுதி, used in forming nouns, as ஆக்கம். 4. Term. of 1st pers. pl. of verbs, for com. ஓம். See இல்ம்.

அம்பு 'arrow,' 597, 772.

அயர் 'do, perform, celebrate' (connected with something joyous), 1268. அயர்கம் = செய்யக் கடைவோம். [III. Gr. 85, வியங் கோள், பன்க.ம. Comp. காண் கம், 1301.]

அரங்கு [S. ranga], 'a square, chess-board with squares,' 401.

அசசு 'king, kingdom, kingly rule.' [S. rājan.] [Syn. மன னன், வேந்தன், வேந்த, இறை.] அரசர் 'kings,' 381. அரசியல், Ch. xxxix.-Lxiii.

அரண் 'fort,' 381, 421, 492, 534, 737, 741-750. Ch. LXXV.

அரம் 'a file,' 567, 888. அரி (§ 57), 'nip off.' அரிந்தற்ற 'is like the nipping off,' 1304. [அற்று.] அரிவை (=மாது), 'a beautiful damsel,' 1107. அருந்து (§ 62), 'eat.' அருந்தி யது 'what one has eaten,' 942. அரும்பு (§ 62). [See அரு= 'tender.'] அரும்பி 'having appeared as a tender blossom, 1223, 1227. [Here அரும்பு= 'tender blossom'; போத = 'fully - formed bud'; மலர்= 'the full-blown flower.'] அருபெபு (for அரும்பு, by அவித் தல், III. Gr. 41) = 'flower-அருப்பரு 'whose bud falls not,' 522. அருள் 'benevolence.' [அர்+ உள. So பொருள், இருள், ம ருள். Comp. அன்பு]. 176, 285, 755, 757, 938, Nal. 20, 27, 321. அருளுடைமை, Ch. xxv. அருட்செல்வம், 241. அருட்பொருள், 914. ளாளு (see ஆள்), 242, 244, 245, 251, 252. அருள்சேர்ந்த 'which is the abode of grace,' 243. அருளாதான் (from அருளு § 121) = அருளாதவன் 'he who performs no gracious acts,' 249. அருளெல்லது 'that which is de-

void of grace,' 254.

537, 664, 781 (opposed to எளிய). அரியர் (நிறையரியர்) 'hard to assail,' 1138; 'hard to find,' 723. அரியகைவ 'serious, hard to pardon,' 443, 693. and with உயிர் 'the precious life,' 1141; 'terrible,' 1179; with இருள் 'thick, gross darkness,' அரு-மை 'difficulty,' 611, 975; 'rare value,' 1142; 'of approach,' 743 (comp. 1138). அலகு 'grains of paddy, food, corn,' 1034. அலகை 'a daemon' (பேய்), 850. அலவன் 'a crab,' Nâl. 123. அலர் 😑 டலர் 'a full-blown flower'; hence, 'a wide-spread rumour.' கௌவை, 1141, 1142, 1146, 1149. அலரறிவுறுத்தல், Ch. cxv. എയ 'oppression, affliction,' 551 ; (§ 64) 'afflict,' 753. அலைலை (§ 148; =துன்பம்), 'privation, affliction.' (1) Simply, 245, 798 (7th case). (2) Comp. with Θσπώ 'the pain of privation,' 1160, 1301, 1303 [with அலந்தார்]; (3) with உழ and உழுப்பி, 936, 938; (4) with படு and படுத்து, 379, 555, 626, 460.

1276, 762. அரியது 'hard to attain,' 489, 747 (in dat.). அரிய

'difficult to effect,' 26, 489, 503,

அல்லாவார் 'they are not dis-See அருள், அரும்பு, S. Jara. அரிவை.] அரு 'difficult to quieted,' 593. An irreg. form; perhaps for அலாதவர் ஆவார் do,' 483, 631; 'rare, precious,' (§ 12Î). அரும் 'difficult,' 462, 565; with கேடன் 'one whose அல் [comp. இல், § 44], a root ruin can hardly be effected,' denoting the non-existence of a 210, 732; 'hard to comprehend,' quality or attribute. அல் 198. அரிது, pred. with ஆம் (Intro. p. §4(2)b). அவ்வி ex. or und. 177, 7, 8, 29, 503, டத்து 'where (or when) it is not 693, 419, 443, 377, 886, 101, 213, so'=அல்லாத, 301. அல்வழி, 227, 235; with or without o. 1200, 1300. This root takes 248, 1155, 1156, 419, 1153, 823, inflections as ககுறிப்புவிண

perish.

(§ 184).

THE KURRAL.

அல (§ 66), 'suffer privation.

அலந்தார் (87), 1303.

அல்லன், 3rd sing.

masc., 'he who is not -,' 386.

[6]

அர், அரு, அரி, அரும், ஆர்

(§ 184) 'rare, difficult.' [Comp.

843, 1180, 1049, 647, 499, 606,

16; (obj. or sub.) 1160, 745,

```
அல்லர், 3rd pl. com., 143, 926,
                                  [§ 62, 77], 437. அன்மை
                                  [abs. noun அஸ்+மை, § 184],
880, 973, 1300. அவ்வவர்,
973, 977, 751. அல்லார், 973,
                                  'the absence, non-existence of
720, 726, 822, 918, 986, 999,
                                  anything,' with oblique case,
                                  162; in comp. 172; with noun
419; with noun und., 266.
அவ்வாதவர் [a double neg.,
                                  und. 185.
§ 124 (5)], 1077. அல்லத
                                அவம், S. 'vanity, nothingness.'
or அன்று, 3rd s. neut., (1) as
                                அவலம் [S. a+bala], 'sympa-
part. noun, 795, 254, 108, 379,
825, 1051, 618, 1180, 784.
                                  thetic sorrow,' 1072.
(2) as finite verb [this is then
                                அவன் (see அ, இ, எ), 'he, that
contracted into அன்று], 105,
                                  man, this man.' Main, Main
370, 982, 988, 1092, 993, 1255,
                                  'she, that woman, this woman.'
82, 786, 438, 871, 549, 546,
                                  [Comp. அத.] 63, 70 (ellipsis
641. (3) as particle='other-
                                  of 6th case), 517, 1182, 1204,
wise, but, except,' 1090, 1131,
                                  1155, 1156, 1321, 109, 790,
231, 570, 951, 751, 710 (§ 202),
                                  1152, 1154 (ellipsis of 2nd
491, 1159. என்னல்லது 'save
                                  case), 1178, 1244, 65, 314, 506,
myself, 1168. அன்றே 'is it
                                  1051, 1188, 1301, 1297, 1298,
not so?' 1208, 1258, 775, 1014.
                                  1291, 1183, 1184, 1261. அவன்
அன்றே 'is it not so?' 555.
                                  கண் (7th case), 517. அவருள்,
அன்றுகொல் '(or) will it not?'
                                  125. அவர்பின், 1203. அவர்க்கு,
1307. அவ்வ, 3rd pl. neut.,
                                  1321. இவள், அவள், 1188, 1086,
(1) part., 61, with Δp: 'other
                                  things which are not -,' 289.
                                  1188. ച്ചമാത്ത, 518, 547, 647,
களவல்லமற்றைய 'other things
                                  958. அவனின், 526. அவரின்
which are not fraud.'
                                  (5th case), 1074. அவரை, 1292,
where no name of quality is
                                  1236. அவரோடு, 1206. அவர்
expressed, we may understand
                                  மாட்டு, 1199. அவரவர் 'each
அறம் or பொருள்: thus, அல்
                                  one's,' 114, 469.
                                                    அவர்வயின்
യെ = 'sins, evils, unreal
                                  விதும்பல், Ch. cxxvii.
things'], as noun: 'things
                               அவா 'desire'=ஆசை, 35, 361-
which are not —,' 157, 962,
                                  370, 1075, 1310. அവനവ
466, 337, 116, 182, 246, 274,
                                  றுத்தல், Ch. xxxvII. அவா
வின்மை 'indifference,' 364,
551, 384, 1286, 150, 173, 289,
700, 944, 164, 376, 96, 351.
                                  513.
(3) as finite verb: '(they) are
                               அவாவு (§ 62), 'desire.' அவாம்
not —,' 95, 115, 299, 400.
அல்லே, 2nd sing., 'thou art
                                 (= ansaio, § 74), 'which (the world, the king) will de-
not —,' 1221. "அவ்லம, 1st
pl., 'we are not -,' 1209.
                                 sire,' 215, 681. அவாய் (=அ
அல்லால், with வீழின் 'unless,'
                                 യനയി) 'having desired,' 643.
```

but, except, 1188, 406, 233, butter,' 259. 2. Camal 'a 377, 497, Nâl. 105; with a dat. sacrifice,' 413. 'save to these,' 7, 235, 515, அவி (§ 57), 'be extinguished, 762. Equiv. to அவ்வத and die.' `அவியினும் = அவிந்தாலும் அவ்வாமல்; perhaps a kind of 'if (they) die,' 420; (§ 64) subjunctive: 'if it is not.' 'extinguish, destroy, quench, re-அன்றி 'without, the attribute press." அவித்து 'having renot existing.' விணையெச்சம் pressed,' 694. அவித்தான் == of non-existent verb அன்று அவித்தவன், 6, 25.

அவ் [S. havis]. 1. தெய் 'melted

non-existent verb அன்று | அவத்தவன், 0, 25.

LEXICON AND CONCORDANCE.

10; with noun, 1095, besides,

[7]

அவிர் (§ 60, III.), 'glisten' comes ஓஓ, 797, 929; தழுவி becomes தழிஇ, 544, 425, 913; (விணத்தொ, III. Gr. 153), 1117. v. 1040, அசைஇ=அசைந்து, 91. அவை. 1. See under அது. 2. Comp. Nal. 6, 201. சபை 'an assembly' from S. அளாவு (§ 64), ஆள (§ 57), sabhâ; so அரா, அர, அரவம for 'mingle, mix up,' 64; and with சர்ப்பம்], 711, 713, 725, 727; reduplication. அளவளா (வில் 332, 'an assembly of dancers.' லாதான்) 'he who does not mix [Syn. கோட்டி, களன், அவையம் on terms of intimacy,' 523. a variation of அவை with சாரி அளஇ = அளந்து 'having யை, அம்], 67. அவையறி தல், Ch. mingled with tenderness,' QI. LXXII., 'Knowing the (methods) அளஅ 'mire, hell' [comp. அழு, of the assembly of councillors.' அவையஞ்சாமை, Ch. LXXIII., ஆழ, அள: the idea is 'depth'], 'Not dreading the assembly.' 255, 835, 919. புல்லவை, 719, 'The assembly அளி (§ 64), அளிக்கல், 387, 'deof the mean.' நல்வவை, 719, fend.' அளித்து 'having shown 'The assembly of the good,' 728. affection,' 1154, 1168, 1256. நல்லாரவை, 729. வல்லவை, அளிக்குமளி, 'the love, lovingly 721, 'The assembly of those mighty in learning,' 更ண்ண shown, 1192, 1321. (noun, = அருள், அன்பு), 'kindness,' തല, 726, 'The assembly of the 390, 557, 1192, 1209, 1321. அளியர் 'full of tenderness,' men of subtle learning.' அவ்வி [ஒளவி]. அவ்வியம் [or 1138. ஓளவியம்], 'envy.' அழுக்காறு, அள்ளு 'take in handfuls.' அள பொருமை, 169. அவ்வியதெஞ் ளிக்கொள்வற்றே, 1187. சத்தான் 'the man of envious அழல் 'a glowing fire,' 1228. soul.' அவ்வி (§ 64), அவ்வித்து [்தீ, நெருப்பு, துழ்ஸ்] (? from 'having been envious of,' 167. அழி). அழகு 'beauty,' Nâl. அள (§ 66), 'measure,' Nâl. 103. 131. Not in K., where ഒழில், அளந்தான் (=அளந்தவன், III. gr are found, which, perhaps, Gr. 41), 'he who measured,' 610. have the same root. அளக்கும் 'which will measure,' அழி (§ 57), 'perish, 498, Nal. அளப்பது 'that which 105; `(§ 64) 'destroy.' அழி will measure,' 796. (வி. தொ.), அழிபசி 'hunger that **1.** =அளவைநால்='logic' and destroys,' 226 (III. Gr. 153). dialectics,' 725. 2. 'Measure, அழிவந்த 'ruinous things,' 807 due (just or defined) measure or (வரு, comp. 968). அழிய, 968. limit"; 'justitia quae suâ quid-அழிதல். கண்விதுப்பழிதல், Ch. libet mensurâ metitur, B., 283, cxviii., 'being consumed, wasting 286, 287, 288, 289, 474, 477, 478, away.' [Comp. Psa. xxxi. 9.] 479, 574, 943, 947, 949. 3. As உறப்புநலனழிதல், Ch. cxxiv.

exact moment, 1187.

yer Gusc (yery = yery)
occurs in (III. Gr. 14):--v. 2,
g becomes # #, 14, 653, 1301;
v. 182, #\$\delta = \psi \delta \delta \delta ; v. 12,
e is first lengthened: exre., 15,
460, 461; v. 31, exr becomes
exr e, 32; v. 653, pgg be-

adv. കുട്ടുക്കുഥത്തുഥ 'until, 224,

அவ்வளவில் 'at that

'destruction,' 421. அழிவு 'despair,' 625; 'ruin, defeat,' 764, 787, 876. அழியாமை, Ch. LXIII. இடுக்கு "purmous" not despairing in adversity,' Ch. LXIII. அழித்த 'having wrought destruction,' 359; 'having abated the keenness of its glance,'

நிறையழிதல், Ch. cxxvi., 're-

serve overcome.'

அழிக்கல்

[8]

THE KURRAĻ.

775; 'having changed it, destroyed its effect,' 1317. ചുഥ്മ (III. Gr. 86), 182, =அழித்து (see அளபெடை). அழிவது 'expenditure, what will be expended,' 461. அழிப்பது 'that which will destroy,' 744. அழிக்கும் 'which will destroy,' 934. அழு 'weep' (§ 60). [Comp. S. ašru. அവ്വെ seems another form.] அழுத 'wept,' 555, 828. அழ 'with weeping, at the cost of tears,' 659; 'so as to draw tears,' 659. அழுதாள் 'she wept, 1317, 1318. அழுகு (§ 62), 'rot away,' Nâl. 123. அடுக்கா*றா* 'envy' (=அவ்வியம் பொருமை). The deriv. is

அழுக்கு 'foulness,' and ஆற 'way.' The three verbs under are formed by a poetic license. அழுக்காறு, 35, 135, 161, 162, 164, 165, 167, 168. அழுக்காறு (§ 62); அழுக்கா*ரு*மை 'absence of envy,' Ch. xvII. அழுக்கறு (§ 64); அழுக்கறப்பான் 'he who will be envious,' 163, 166. அழுக்கறு (56, II.); அழுக்கற்று 'having envied,' 170. அழுந்து 'will sink down,' 835. (Connected with ஆழ்.) அறம். See *Notes*, p. 186. (1) One of the four objects of study and pursuit (S. dharma). (2) It is the general subject of Ch. 1.xxxvIII. அறப்பால். (3.) It is divided into இல்லறம், Ch. v.xxiv., 'The virtue of the

house ; ' and துறவறம், Ch. xxv.-xxxvIII., 'The virtue of renunciation.' 76, 543, 32, 31, 35, 36, 39, 181, 183, 185, 93, 96, 501, 23, 141, 296, 297, 249, 288, 1047, 1009, 1018. (=அறக்கடவுள்), 77, 130, 204, personification. அறன் [நன் னால், 122], Ch. IV., 34, 40, 45, 48, 49, 441, 189, 182, 179, 384, 147, 148, 150, 644, 754, 173, 635, 366. அறனல்ல 'vices, vicious acts,' 157. அறன்கடை 'the outside of virtue=vice,'

142. (See கடை.) அறவாழி 'the round sea of virtue,' 8. அறவினே 'virtuous action,' 33, 321, 909. அறத்தாறு 'the way of virtue,' 37, 46. அறஞக்கம் 'the increase, wealth of virtue,' 163. அறவோர் 'virtuous persons,' 30.

அறி (§ 57), 'know (as result of study), be wise, be able.' Syn. Osff 'perceive'; Gsm 'perceive clearly' (strengthened form of தொரி); உணரு (உள்) 'understand and feel.' Often combined with கல், of which it is the result. Comp. 396. Connected with அறு, ஆறு, அறம். Ellis says, 'In Tamil the more frequent acceptations of Apples if the learned, and அறியார் the ignorant, are the virtuous and the vicious.

I. Root (விணத்தொகை). அறி-தோறு (see தோறு), 'whenever one obtains some new gain of knowledge,' 1110. தான்றி குற்றம் 'a fault of which one is conscious, a wilful fault,' 272. அறி - கொன்று 'having murdered (set at nought) the lessons of wisdom,' 638. `கட்ன மிகாட்சி யவர் 'those whose mental vision perceives duty, 218 [comp. o817. II. Past tense, part. adv., and adj., and nouns (§ 77, 74, 87). [With Applay, 123, &c.] Appl-**方** 5 5 123, 136, 164, 179, 441, 469,

472, 483, 477, 479, 493, 494, 515; 'having known, knowing,' 635,

725, 729, 754, 767, 793, 878, 943, 944, 946, 947, 981, 1127, 1128, 1287, 1312. அறி-ந்த 'which has known, knows,' 637, 711, 721, 1143. அறி-ந்தவை 'things that have been ascertained,' 587, அறி-ந்தேன் 'I have known, I know, novi,' 1083. அறி-ந்தான்-

637, 644, 645, 687, 696, 711, 721,

அறிந்தார் (=அறிந்தவர்), 288, 399, 635, 717. அறி-வது, 293, 472, 686, 1255. III. Fut. tense, part., and nouns. (Intro. xxi.) ചുമി-വര് (=அறிவேன், III. Gr. 81), 'I shall know, I know,' 1129. அறி-வாம் (=அறிவோம், III. Gr. 77), 'we will know,' 36. அறி-வார் 'they will know,' 427. அறிவான், ஆர் 'those who (will) know,' 318, 428, 677, 701, 995, 1053, 1072. அறி-யும் 'that will know,' 1308. IV. Inf. and verb. (§ 168, 148). அறி-ய ' to know,

so as to know, in order to know,' 590, 795. அறி-தல் 'the knowing, knowledge of,' 582. குறிப் பறிதல், Ch. LXXI., CX. வலிய றிதல், Ch. xLvIII. செய்(ந்)நன் றியறிதல், Ch. xɪ. காலமறிதல், Ch. xlıx. ஒப்புரவறிதல், Ch. இடனறிதல், Ch. L. XXII. அவையறிதல், Ch. LXXII. றுறிதல் (கற்று), 'the faculty of learning,' 632. V. Optative (§ 140). அறி-க '(he) should know,' 116, 210. (Intro. xx.) VI. Negative (§ 110, 121). அறி-யேன் 'I know not, cannot,' 928, 1083, 1125, 1207. அறி-யலம் 'we know not,' 1257 (=அறியோம்). (யாம்) அறிவ

அறி-யேன் 'I know not, cannot,' 928, 1083, 1125, 1207. அறி-யலம் 'we know not,' 1257 (=அறியோம்). (யாம்) அறிவ தில்ல 'we know not' (§ 114), 61. அறிவிலா 'which is devoid of knowledge,' 869. அறியான், ஆர் (n.), 'they who know not,'

877. அறியார் (fin. v.), 'they know not,' 228, 1141, Nâl. 108. அறியாது 'not knowing,' 1142. அறியா (=அறியாமல்), 1116. அறியா 'that knows not,' 736, 836. Poetic, அறிகல்லாதவர் (கு inserted + அல்லாதவர்) 'men without knowledge,' 427; அறி கிலார் 'they know not' (கு ins. +இலார்); அறிந்ததிலேன் 'I knew not,' 1226, lit. 'I was not that which knew.' VII. Nouns. அறிவு 'knowledge,' ( $\S$  190a), 123, 175, 203, 315, 355, 358, 372, 373, 382, 396, 421-426, 452, 454, 513, 532, 682, XLIII. 68. புல்லறிவாண்டை,

76, 337, 473, 474, 638, 713, 863,

Ch. LXXXV. 287, 331. அலரறி வுறுத்தல், Ch. cxv. குறிப்பறி வுறுத்தல், Ch. cxxvIII. அறிவா ளன், 215 [ஆளன்]. அறிவு டையார் (உடை), 179, 404, 427, 430, 441, 463, 622, 816, 1153. (§ 184) அறிவினர், 918; அறிவி **ரை, 198, 429 ; அறிவினவர், 914,** 915, 857. (இல்) அறிவி(ல்) லார், 427, 430; அறிவிலாதார், 140. அறிவறியார், 507; அறி வறிந்த, 61, 123, 618 [அறிவு used as acc. of cognate signif.], Nâl. 108. அறியாமை (§ 154), 'ignorance,' 440, 925, 1110. VIII. Causal (§ 160, I. b). அறிவிப்ப 'they will cause to be known' (= அறிவிப்பன), 1233.

அ*றா*. I. அறு, adj. (see ஆறு), ' six,' Nâl. 1. II. அற (§ 56, II.), 'be cut off, cease, be digested.' அற் றேம் (III. Gr. 79), 'we are deprived of, free from,' 88, 275 [comp. 505], 626. அற்குர் (§ 87),

'those who are without, freed from,' 503; = 'less' in compounds, 311, 312, 646, 106, 800. The destitute,' 226, 248, 365, 506, 1007. அற்ருன், 350. அற்ற வர் 'those set free,' 365. அற்ற, 654, 649, 699, 956. அற்ற கண் Com 'where (bonds) have been severed,' 349, 521; 'where all

support has failed.' அற்றது

'that which is freed, carried off,

1261. அறு [விணத்தொகை], 199, 352='less,' 1117. ap= 'thoroughly, absolutely, so as to be free from all conditions,' 268, 391, 465, 845, 717, 184; 'without.' (இடை)யருது 'fails not,' 369. அருஅ, 1295. அறின் (opp. to உறின்), 'if it is not,' B [10] KURRAL.

digested,' 365, 942, 944. அற்று,

812. அறல் 'digestion.' அற் ருல் 'if it digest easily,' 943. III. அற (§ 64), 'cut off.' அறுக்கல், 345. அறுத்தல், Ch. xxxvII. அறக்கும, 349, 814 [see ஆற], 753, 759. அறப் பான், 346, 'he who will free himself from,' 798, 163 [see அழுக்கு]. அறப்பில், 367. அறுக 'let them consume away,' 1177. அரு 'unfailing,' 522. அருர் 'cease not (to love),' 807. IV. (Intro. xxiv.) அறை 'chamber (cut off); a mine,' 747, 764, 913. அறறம் (=அழிவு) 'destruction,' 434, 421; 'cessation,' 1186; 'shame,' 980, 846. அறை (§ 57), 'beat (as a drum),' 1076. [வினத்தொகை], 1180. அறைந்தான் '(of) him who has struck,' 307. அවල (§ 64; = තික), 'endure.' அற்கா 'not enduring' (§ 121), 333. அற்குப 'things that will endure' (III. Gr. 95), 333. L added to a root forms an aoristic part. noun plur. neut.] அனிச்சம், an imaginary (?) flower, the poet's commonplace for anything peculiarly delicate or sensitive, 90, 1111, 1115, 1120. அன் (see அ), 'such.' [Comp. Ale difference is that between talis and tantus. அன் is 'such in quality,' Am 'such in magnitude or number.'] அன்ஞர், 1061, 814 ; நின்றன்ஞர் for நின்ற அன்ளூர் (see அற்ற), 'they who are as,' 898, 969. அன்னர், 1076, 1323. அன்னுன் 'he is as.' 624. அண்ணன் 'she

101, 104. அன். 1. As 'சாரியை' or inserted particle ; கற்றது + அன் + ஆல், 2. 2. As 'விகுதி' or termination forming a masc. noun sing. அறிவ 🕂 அன் 🗕 அறிவன், 2. அனே 'such.' See அ. [Comp. இண and எண ; and அன், which has nearly the same force. These forms all belong to the குறிப்புவிண, Intro. p. xxii. 10. They govern a gen. oblique case, மாத்தினயர், விலங்கோ டுகையர். அவேயது 'it is (such) as,' 595 [comp. அற்று]. அணத்தும், 'all over,' 1320. அணத்த 'it is thus (much),' 34, 387, 394, 828, 1208. அணத்தி வர் 'are not of this much, of equal value,' 409. (1) pred. அணேயர் 'they are (such) as,' 505, Nâl. 104; (2) rel. part., 622; (3) noun, 965, 964, 410, 406, 310, 576 [comp. அன்னர்], 1073, 650, 704. அண்யார் 'those who are as —,' 965. அணேவரையும் 'all sorts of persons.' 584. அணத்தானும், 'thus much even,' 416. # 5001\_ ணயர் 'as those whom (one) has seen.' (கண்டு for கண்ட; comp. நின்றன்ஞர் and அற்று.) அணேத்திற்கே 'to such an extent,' 1129. தொட்டணத்து, கற்றணத்து 'in proportion as,' 396. அன்பு 'affection,' 513. அன்பு டைமை, Ch. viii., 862, gii, gg2,

are so,' 279, 1122, 1294, Nâl.

1009, 45, 71-80, 681, 682, 285, 807, 1276, 757. [Comp. அருள், காமம், நட்பு, கேண்மை, ஆர்

வம். is as,' 1124. அன்னத 'that which is as, 565, 1082 [comp. அன்ற (see அ), 'that day, to-அற்று]. அன்ன (1) for அன் morrow, 36; with g, 108; that very day, 113. [Comp. இன்ற, ன த, or rel. part. in agreement with ஓப்பாரி, 1071, 296, 889, என்று.] 308, 363, 527, 109; Святой அன்னம் [S. hañça], 'swan,' 1120. ழன்ன (கொன்று, comp. அற்று), அன்னே 'mother': தார், 1147. 1142, 1143, 1260, 655, 1305, 1119, 1137. (2) 'things that அற்று 'like, it is like, it is such

LEXICON AND CONCORDANCE.

[11]

as.' [Comp. எற்று. See அன், அன்னது, அன்+த=அற்று.] 1. It is added to past adv. part. where we should expect rel. part. (Intro. xxiv. § 10.) கவர்ந்தறு 'it is like grasping at,' 22, 100, 78, 401, 402, 208, 274, 338, 215, 216, 1007, 1008, 452, 1058, 931, 678, 758, 1302, 1303, 1304, 838, 913, 1020, 1107, 1110, 890, 332, 1192, 1121, 1145, 1146, 307, 1148, 718, 894. 2. It is added to nouns (inf. base), மரத்தற்று, 217, 332. 3. It is added to nouns, simply, 1306, 261; almost redundant, 720, 407, 415, 1288. அள்ளிக் கொள்வற்றே, 1187 (கொள்வு= கொள்வது). 4. Corr. to எற்று 'such as is . . . so is.' அற்ருக 'so,' 365.

श्रु is a demonstrative, a stronger form of அ. See ஆங்கு, ஆண்டு. ஆ. 1. 'Ox, cow,' 560, 1066, Nâl. 101, 115, 118. 2. See under ஆகு. ஆகுலம் (= ஆரவாரம்) [S. âkula], 'confusion, turbulence,' 34. **ஆ, ஆ**倭 (§ 58, 136-140), ஆக்கு (§ 64). As (root used in வி. தொ.), 371, 478. ஆ, ஆக= 'when,' 1312, 1315, 1317; = 'as,' 850, 841, 874, 1163, 104, 117, 122, 433, 434, 424, 443, 444, 445, 507, 751, 1263, 1147; = while, is,' 82, 278, 1127, 1128; = 'to

be,' 666, 92; adverbial, 119, 357, 1043. ஆகல், 372; =ஆ in 371, 'favouring fate.' ஆதல் 34, 95, 285, 219, 374, 419, 714, 801, 998, 600, 1291 [as optative

mood we must suppose ellipsis of வேண்டும்.] ஆ்குதல், 683, 823. ஆய், ஆகி, form. adv., 543, 479, 15, 17, 586, 587, 998, 51, 217, 868, 133, 461, 446, 529, 744, 745, 764, 910, 1218, 1227, 1228, 630, 476. ஆம், ஆகும், 375, 368, 590, 1002, 379, 993, 897, 868, 978, 146, 573, 138, 175, 858, 889, 397, 436, 449, 939, 556, 685, 763, 1298, 1270, 942, 1079, 93, 94, 125, 205, 134, 144, 860, 113, 328, 456, 459, 492, 787, 788,

1049, 514, 320, 433, 344, 452. ஆகுதிர் 'you are,' 1319. ஆத்தி 'thou didst become,' 1112. தும் 'we shall prosper,'=ஆ வோம்,653. ஆகிய,283,270,329, 750, 817. ஆயிடை 'therefore,' 1179. ஆய, 2, 12. ஆயது 'what has become,' 12. ஆயார் 'those who have been,' 106. ஆயவர் ' those who are,' 1016. ஆவது 'what will accrue,' 283, 427, 461; ஆகுவது, 315. ஆவர் 'they will be, become, 1165, 1189, 1218, 1207. ஆவார் 'those (that) will become, 1074, 1299. ஆயின் 'if (it become),' 44, 45,

52, 49, 209, 868, 1156, 1306, 566, 1018, 1119, 1216. ஆത്രഖ ʻif (be),' 53. ஆயினும், ஆனும் 'although, whatsoever,' 355, 478, 656, 889, 900, 599, 52, 127, 144, 458, 961, 128, 397, 317, 416, 1321, 1325, 1065, 404, 409, 414, 705. Neg. forms:—ஆகாதது, 1291; ஆகாதாகி, 128; ஆகாது, 619; ஆகாவாம், 376; ஆகா, 421, 456. With உண்டு, இல் and அல்:— உளராகார், 895; இலராக, 1242; உண்டாயினும், 1005; உண்டாக, 54, 988; உள் ளதாம், 889; உண்டாம், 110. 896, 1059; உள்ளவாக, 100; உள்ளதாகும், 454; உண்டாயின், 128; இல்லாகி, 479; அல்லா வார், 593; இல்லாகியார்; இல

வாம், 91; இல்லாகும், 368, 94; இல்லாயின், 49, 52, 769, 1058; ஆகாதவில்லே, 'nothing which may not come about,' 537. ஆக்கி 'having caused to become,' 678, 1026. ஆக்கல் 'a causing to prosper,' 264. ஆக்கும், 616. ஆக்கம் (opp. to கேடு), 'increase, wealth, prosperity,' 31, 32, 112,

113, 122, 135, 163, 169, 177, 183,

THE KURRAL.

 $\lceil 12 \rceil$ 

283, 328, 457, 463, 492, 522, 526, 562, 593, 594, 642, 651, 657, 692, 755, 858, 859, 902. ஆங்கு [comp. இங்கே, அங்கே, எங்கே, and ஆ, யாங்கு]. 1. 'So,' 252, 740, 'as above'; ஆங்கு 'with such persons,' 474, 534, 279, 803. 2. 'As,' 532, 666, 1189; பட்டாங்கு 'as it suffers,' 247, 265, 279, 561, 908; ஒத் தாங்கு, 561; ஆங்கணேவரையும் 'and all such persons,' 584; 'closing and summing-up,' 43; 'as is fit,' 50. 3. மற்ருங்கே 'again,' 15, 16. 4. ஆங்கே 'as it is, at once,' 179, 171, 289, 333, 487, 566, 788, 1307, 928, 1215; 'when,' 676, 1325.

ஆசு = மாசு 'stain,' 503.

ஆசா ப டு. achara |, 1075; `propriety of conduct, rule of life:' ஒழுக்கம். ஆசை [S.  $\hat{a}c\hat{a}$ ], 'desire,' 266. ஆடு (§ 62), 'move, play' [comp. ஆன்]. ஆடியற்றே 'like playing'; see அற்று. சொல்லாட 'use words,' 405, 1070. சொல் லாடார் 'they speak not, interchange no words, 818. 24 வர் = மக்கள் 'men,' 1003 [comp. ஆள், ஆண்]. ஆடல் = ஆளுதல் 'employment'; Ch. LII. தெரிந் துவிணயோடல். நட்பாடல் 'the exercise of friendship,' 187. ஒறருடல் 'the use of detectives.' நீராடி 'swimming,' 278. அட்டு (§ 62). பாராட்டும், 994, 521 (see பார்). பாராட்டுவான், . 196. (வி. தொ.) கூத்தாட்டவை 'the assembly of dancers.'

ஆட்சி. See ஆள். ஆணி 'a nail' [S. âní], 667, 1032. ஆண்டு (see ஆ), 'there,' 363, 1098. [Comp. யாண்டு, ஈண்டு.] ஆணமை. See ஆள். ஆதி [S.]. ஆதிபகவன் I. யாய் 'source,' 543. ஆமை 'tortoise,' 126.

ஆஅ. I. 'Six,' 381. (§ 172.) அறு. அறுதொழிலோர் 'the men of six works, 560, Nâl. 1. II. ஆற (§ 62), 'grow cool, heal up.' ஆறும், 129. ஆரு தே, 129. III. (See அற, cut.) ஆற 'a way,' 37, 43, 161, 219, 465, 478, 787, 849, 1321, 397, 932, 943, 662, Nal. 97. ஆற்றின் 'in the (right) way,' 468, 975, 130, 46, 123, 176, 48, 716, 725, 477, Nâl. 103; with நல், 41, 222, 242, 324. ஆறு= படி, 1140. In comp. see அழுக் காறு, இழுக்காறு, 164; ஒழுக் காறு, 161; கையாரு, 627; ஆற்றறுக்கும் 'forsake,' 814, 798; ஆறருன, 307. IV. ஆற்று (§ 62). (1) 'do,' 'be strong ; (2) endure, undergo, bear.' [Comp. காப்பாற்று (see காப்பு)]. ஆற்றல், 469, 287, 891, 985, 225, 765, 25, 269, 768. ஆற்ரு, 469, 1174, 1175. ஆற்ரு தழு*த*, 555, 1032. ஆற்*ரு*ர், 493, 998, 286, 908. ஆற்றேன், 1162. ஆற்றி, 493, 515, 568, 669, 212, 1160, 1276, 748. ஆற்றின், 525, 46, 126, 234, 297, 38. ஆற்று பவர் 'those who wage offensive war,' 741, 893, 1165. (v. and n.) ஆற்றுவார் 'the men of active energy, 1027, 891, 894, 985, 975 130, 225. ஆற்ருதான், 1007, 894. (p. and f.v.) ஆற்றும், 67, 70, 189, 211, 1159, 579, 835. ஆற்முடை, Ch. cxvi. பிரிவாற் ருடை. ஆற்ற (=மிக), 64, 367, 732, 1209.

ஆள (§ 56, III.), 'govern, act, employ.' [Comp. ஆடு.] ஆள் 'a person; servant, slave, 1030, 746. வேலாள், 500, Nâl. 122. ஆண்ட Ch. LXII. ; = 'முயற்சி,' 618, 632, 1022. ஆள்க 'manage!' 589, 242; 'exercise,' 'rege, i.e. tibi associa, B. ஆள்பவர், 1017, 383, 791. ஆள்வார், 447, 244, 245; in comp. மாஃயாளர், 1230; மறுமையிலாளன், 904; [13| LEXICON AND CONCORDANCE.

ஆழுமௌறு 'the hell in which அறிவாளன், 215; பண்புடையா ளர், 783. ஆளப்படும் 'will be they sink down,' 919. employed,' 511. ஆளும் 'will ஆன் for அவன், 3. ஏகிஞன்= exercise,' 251, 1252. ஆண்டை, ஏகினவன். 663, 907. தாளாண்டை, 613, ஆன்ற [='அகன்ற' (see அகல்), 614; தல்லாண்டை, 1026, 1133, or from சான்ற (see சால்) as 1134; இவ்வாண்டை, 1026. அவை from சபை], 'full, per-வேளாண்டை, 613, 81, 212; fect, complete,' 416 (பெருமை), புல்லறிவாண்டை, 287, 331, Ch. 681, 922 (குடி), 694 (பெரியார்), LXXXV. வாளாண்டை, 614; 1022 (அறிவு). ஆன்றமைந்த, ஒப்புரவாண்மை, 480. 635 (கொல்), 909 (பொருள்), யாண்டை, 609; பேராண்டை, 862 (துணே), 148 (ஒழுக்கு), Nâl. 773, 148, 962. மடியாண்டை, 106. ஆன்றுர் 'the gods, the 609; ஊராண்டை, 773; விண perfect ones, those of good யாண்டை, 904. சான்முண் fulfilled,' 413. மை, Ch. xcix., 981, 989, 990. ஆய் (§ 57), 'examine.' Oftener ஆட்சி, 252, comp. பொருளாட் written ஆராய் (with ஆர் 'fully '). சி, அருளாட்சி. நட்பாராய்தல், Ch. LXXX. ஆசாய் ஆயம் [S. âya], 'gain.' ஆதாயம், வது 'explore, search out, 584. ஆராய்ந்து, 586, 711. ஆராய்ந்த ஆயன் 'a herdsman,' 1228. சொல்வன்மை, 682; கல்வி, 684. ஆயிரம் 'a thousand' [S. sa-ஆராய்வான், 512. ஆய்ந்து, 517. ஆய்ந்தாய்ந்து, 792. நட்பாய்ந்து hasra], 259. கொள்ளல், 795. ஆய்ந்தவர், ஆா (see அரு; the idea seems to 662. 'Exquisite, recherché,' ஆய் be 'excellence, fulness'). தொடியார், 911. ஆய்மயில், வம், 74, ' = ஆசை, or the quality 1081. ஆயிழை, 1124. ஆயும், which excites it.' ஆர்வலர், 71, '=அன்புடையவர்.' ஆர், 914, 918. (அறிவினவர்), 198. அமையார்தோன் 'shoulder like a bambû,' 906. ஆர் (§ 57), 'fill.' ஆரா 'insatiable,' 370. ஆர 'to be satisfied, filled,' 837. മ அகடாரார் 'they fill not their bellies,' 936. தோட்டார்க்தப்பு, 1105. கண்ணரக்கண்டபின், இ demonstrative. [Comp. அ, எ, 1265. ஆர் (§ 64), 'bind.' இவன், இங்கே, இன், இணே.] Be-ஆர்க்குங்கயிறு, 482; Nâl. 122, fore nouns, 247, 382, 383, 392, 'bind; hum.' யானேயார் த் 336, 98, 513, 571, 578, 738, 662, சுற்று, 678. 743, 952, 992, 1042, 1085, 1129,

1130, 1142, 1162, 1227, 1247,

1220, 1315, 1319, 1169. 98

தோ 'Lo!' 1161.

ஆல. 1. 993. (அசை) 'redun-

dant,' 216, 217, 397, 894, 875,

1155, 758, 838, 1145, 1148, 923,

bounds of.' [Comp. இற; S. i.] இதந்துறைவர் 'he dwells apart, 966. 2. Sign of third case, 2. 3. For ஆனுல், 704 (so B. in இகந்த 'unreafar, 1130. strainable, 567; (with கை) 'immoderate, 113. இகவாமை 397, 'if it be so '). ஆழ் 'deep.' ஆழி (=கடல்), 8 'not transgressing,' 779. இகவா (tig.). (=கரை), 989 (fig.). ஆழ் 'do not pass away from,' 146, (§ 57). காலாழ்களர் 'mire in 869. which the foot sinks,' 500.

[14]THE KURRAL.

840, 1152, 1180, 1184, 1192;

with அன்று, அற்று, ஆம், 1038,

இக (§ 66), 'pass beyond the

(§ 263). இடா, 801. இட, இகல் 'hostility.' [From இக 1030. B. animi aversio. மாறுபாடு.] (Nig. இகல்பகைவலிட்பார்வலி இடுக்கணை [see கண். Comp. மையுத்தம்.] Ch. LXXXVI. 851-இட்டு, இட்ர், இடும்பை. 860, 647, 481, 'பகைவா.' இகல் dukh ; syn. தன்பம், இன்ன மை], 'narrowness, straitened வேந்தர் 'warlike kings,' 691. circumstances, affliction.' Ch. இகழ் (§ 57), 'despise, scorn.' [Opp. புகழ் and மகிழ். Comp. LXIII. இடுக்கணழியாமை with என். ] இகழ்ந்தார், 538. despairing in adversity,' இகழார்,698. இகழ்ச்சி,539,995, 624, 625, 654, 788, 1030. இடும்பை 'pain, evil,' 138, 508, 'scorn '[comp. வசை]. இகழ்ந் து, 1057. இகழாமை 'the ab-622, 623, 627, 628, 1045, 1056, 1060, 1063, 1295. It is used sence of a scornful spirit,' 891, for இடுக்கண். ` இடும்பை is 953. இகழ்வார், 966, 59, 151, 237, Nâl. 117. rather an effect of @Ossawi. Nâl. 107. இசை =புகழ். 「Opp. to வசை. Comp. இயை.], 231, 238, 239, இடை (seems another form of 240; 'praise,' 777; 'renown,' இடம்), 'position, middle,' 663, 1003; 'word, speech,' 1199. As 1108. 1. இடைமுரிந்து, 899, verb, Nâl. 111; 'suit, fit,' 152. 'fall from high estate,' explained by 473, இடைக்கண்முரி. இடம், இடன் (இடை). 1. ' Place,' 2. இடையறு 'fail,' 369. இடையூ 1064, 1123; 'room,' 422, Nâl. 116. ற 'hindrance' (உறு), 676. [Râm. 2, 'Fitting place,' 484, 491, 493, I. xxiii. 5. ...இடை இங்கு 494, 497, 498, 675, 687; with ளதிடையூறென நடவான் 'He சிர், 821. இடனறிகல் 'knowstopped, saying there is here in ledge of the right place, Ch. L. the way a hindrance (a bad 3, 'Ease, prosperity.' இடனிற் omen).'] 3. இடை தெரி 'discern பருவத்தும், 'when in straightthe fitting place and time,' 712. ened circumstances,' 218, 1064. 4. Sign of 7th case (§ 251), 37, இடத்தது ' what possesses space,' 338, 1122, 2239. ஆயிடை 'be-744. இடத்த 'things that take cause' = ஆகியவிடத்தில், 1179. the place of,' 292. இடத்து இட்டு 'smallness,' 478. இட்டி த inflex. base used adv., 'when' or 'where'; 'in the nick of 'small, narrow.' time,' 746; with பெ. எச். 879, இணர் 'a cluster,' 308, 360. 968, 1124, 302, 490, 1285, 736; இண் 'a pair.' with வி. தொ. 301, 302; with இக்திரன் [S.] 'Indra,' 25. num. ஓரிடத்து, 1153; sign of இமை (§ 64), 'wink, close the 7th case, 806, 883, 597, 762. இடர் 'affliction.' [Comp. இடும் eves, 1129, 775, 1126. இடை

who do not close their eyes,' 906; Nâl. 146, 'twinkle, glisten,' 361. இடி (§ 64), 'thunder, reprove [குருமணி யிமைக்கு நீள்கூலம் with carnestness,' 447, 448, 784, The long shore where the bright 795. n. 'a forcible word,' 607. pearls twinkle.' இழைவிளக்கு இ (§ 68), 'give.' [Comp. S. dâ. நின்றிமைப்பின் 'Though jewels கொடு, தரு, ஈ.] இடு 'give!' sparkle like lamps standing இடல், 85. இட்டன்ன there.' as though (it) were thrown இம்மை. See இ and மை.

யார் (§ 121), 'the heavenly ones,

L-,--F- 00 - ::

பை, இடுக்கண். ்√ இடி. S.

dur. ] இடர்ப்பாடு, 624 (பாடு).

into,' 1260. இடினும் [aux. இயக்கம் 'motion,'1020. (√ இய.) strengthening meaning], 931

 $\lfloor 15 \rfloor$ LEXICON AND CONCORDANCE.

இயல் (n.). 1. 'Nature.' 'One whose nature is -,' 1098; 'natural course,' 572. பெண்ணி யலார் 'women,' 1311. பிறனி யலான் 'she who belongs to another,' 147. அறனியலான் one who has made virtue his very own,' 147. 2, (56, III.), 'proceed, be, come about in a natural way.' இயல்பால (வி. தொ.), 'things which will become one's own,' 342. இயன் றது 'that which has proceeded naturally,' 35. இயல்வது 'what naturally is so,' 734. இயன்றன 'they naturally are,' 1106. இயற்று (v. caus. § 62), 'make or bring about ' (§ 161). இயற்றி யான் 'the Creator,' 1062. இ யற்றியார் 'those who have made, acquired,' 760. இயற்றல் 'acquisition.' இயல்பு (strengthened form of இயல்), 'nature,' 41, 47, 161, 333, 344, 382,

- 452, 545, 628, 903, 951, 1006. இயற்கை 'natural course,' 370, 374, 637. 3. 'A section.' இயை [Comp. S.  $yar{a}$ ] (§ 57), combine, 'join, harmonize.' [Comp. இசை, எய்து.] இயைந்து 'having been joined with, possessed of,' 576. இயைந்த composed of,' 576; 'joined (with),'
  - 73, 489, 1323. `இயையின் 'if (it) attach itself,' 522. `இயை-யாக்கடை 'when (it) cannot be,' 230. இயைபு 'harmony,' 573. ДГ (§ 66), 'beg, excite, compassion.' [Úsed with கர.] இரந்து 'having begged,' 780, 1059, 1063. இரந்தும் 'though they
  - beg,' 1062. இரவார் 'they beg not,' 1035. இரப்பார் 'suppliants,' 1035, 1058, 232, 1060,

1067. இரப்பவா, 1055, 1070, Nâl. 307. (யா) ணிரப்ப 'that I may ask,' 1212, 1329. இரக்கப் படுதல் 'the being asked from,' 224. இரத்தல் 'begging,' 229, 1052, 1054. இரக்க! 'beg thou,' 1051. இரக்

தக்கார் 'people from whom it is meet to ask,' 1051. இரந்தவை 'what he has asked,' 1052. இரப்பு = இரவு, 1053. இரவா மை 'refraining from mendicancy,' 1061. இரப்பினும்

'though you beg,' 1066. இரப் பின் 'if you beg,' 1067. இர

பின 'if you beg,' 1067. இர வென்மின் 'beg not,' 1067. இ

1067. இர-வு (§ 190, a), 'begging,' 552. Ch. cvi., 'mendicancy,' 1064, 1066, 1069, 1280. இரவச் சம், Ch. cvii., 'the dread of mendicancy,' Nâl. 301. இь-虚废 (§ 62), 'feel sorrow, compassion.' இரங்கிவிடும் 'will be sorry for,' 535. இரங்குவ 'which (you) will be sorry for,' 655. இரங்கல், Ch. cxxIII. 'heaviness at eventide.' படர் டெவிந்திரங்கல், Ch. cxvii. 'wasting and weeping.' இ**ரு. 1.** adj. form of இரண்டு 'two.' (§ 172.) 5, 374, 737, 620, 1091, 1196. இரண்டு 'two,' 19, 392, 393, 402, 581, 875, 760,

ரப்பன்=(இரப்பேன்) 'I pray,'

662, 992, 1022, 1247. இருடை 'both states or worlds—this and the next,' 23. இருவர் 'two persons,' 1108. Another form of 25 is Fi, not found in Kurral. 2. adj. 'great, strong,' 990, 999 (in reference to earth). 3. (v.) 'be, remain, sit.' (§ 60.) [S. as, in meaning.] It occurs as auxiliary (§ 79), as well as in its primary meaning. இருக்க, 403. இருப்ப, 67, 100. இருக் கை, 789. இராஅ=இருந்கு, 1301. இருந்து, 81, 530, 1160,

1301. இருந்து, 81, 530, 1160, 1243, 1296, 1320, 867; with இல், a sign of 5th case, 1107. இருந்தது, 'it was,' 1296. இருந்தான், 638. இருந்தேம், 1312. இருந்த,

are,' 973. இருப்பர் 'they will be,' 485, 804. இருப்பான், 86, 1040. இருப்பின், 1039. இரிஇ = இருத்தி, from இருத்தி (§ 62, causal. § 161), 'place, put, cause to be.'

[16]

இருந்தும் 'though (they)

THE

KURRAL.

இருள் 'darkness.' [√இர்+a pluralising particle, the Telugu  $\mathit{lu}$ . Comp. பொருள், அருள், and many others. 5, 121, 243, 352, 675, 753, 999, 1186. ②近之句, adj. 'dark,' 913. இரும்பு 'iron,' Nâl. 122. இ  $\sigma \pi$  [from S.  $r \hat{a} tr i$ ], 'night,' 1168, 1169, 1329. இசை 'food, fodder,' 946. ரையான் 'a glutton. இலக்கம் 'target, mark,' 627.  $\lceil S. \ laksha. \rceil$ இலங்கு (§ 64), 'shine.' [S. laksh.] இலங்குநூல் (வி.தொ.) 'resplendent science,' 410. இலங்கிழாய்! ' thou with glistening jewels!' 1262. [See இழை.]

இல். I. 'In,' sign of 7th case, or local ablative, 1322, 1327, 1328. II. (n.) 'a house; housewife;' (in comp.), 'family or clan'; as ஆகுபெயர் for இல்லறம் (in some compounds). 1.=மண 'house,' 84 (7th case), Nâl. 383. இவ்வம்=இவ், Nâl. 361. அட் ழல் 'cook-house,' Nâl. 363. 2. Meton. = மணவி 'housewife,' 59, 144, Nâl. 83. 3. Derivatives. இல்-லമണ്, 53 (bis). இல்லவாள், 52, 903, 905, 906, 1039, Nâl. 1, 86, 383. [= L ணேயாள், பொருளாள், 141.] 4. Compounds :—இவ்-லறம் ' virtue in domestic life.' This is the title of the first portion of the குறள், Ch. v.–xxɪv. இல்-லாண் டை 'family management,' 1026 [see ஆள்]. இல்-விறப்பான்

(=இல்லாளிட<u>த்த</u> வரம்புக டந்த செல்லுவோன்) 'he who by transgression draws near to (his neighbour's) wife,' 145, 146 (§ 88=இறப்பவன்). இல்பிறந் தார், 951 [=குடி, 952; குலம் 956], 'those born of noble family, the scions of a noble house,' 1044. இல்-வாழ்க்கை 'the life of domestic virtue,' Ch. v. 45-49. இல்-வாழ்வான்(= இவ்லறத் தோடு கூடி வாழ்பவன்) 'the man who lives a life of domestic virtue,' 41, 42, 147. இல்-வாழ்வதெல்லாம் 'the 'whole of domestic life,' 81. பிறனில்-விழையாமை, Ch. xv. 'The not desiring another's wife.' III. 'Not.' This root, sig. 'in,' curiously expresses nonexistence (§ 44. Comp. அல்). Seems to govern an accusative in some places; but perhaps it is g emphatic changed to ഇ, 448. 1. இல். The root is used for '(it, they, there) is (are) not,'= இබ්කා, 44, 233, 52, 276, 909, 910, 583, 1063, 1065, 577, 621, 839, 363, 170, 1243, 222, 141, 142, 287, 285, 462, 538, 850, 460, 244, 934, 770, 302, 1005, 1001. Forms a neg. யாங் கண்டதில் 'we have not seen,' 1071, 1066, 446. **2.** ඉබ්ක is probably a corruption, 200+ o emphatic, 363, 170, 570, 456, 46Q, 478, 534, 533, 230, 231, 336, 243, 245, 252, 945, 32, 537, 751, 59, 247, 135, 791, 162, 842, 976, 87, 110, 710, 1028,

1036, 449, 951, 300, 290, 122, 1123, 1131, 1321. அறிவதில் ක 'we know not,' 61. 3. இல் is used by விணத்தொகை [Intro. p. xvii. § 4, b.] for இவ்வாத, 770, 'when (or where) it is not,' 9, 400, 912, 1068, 853, 174, 194, 196. 4. As conjugated appellative. (1) இலன் (1st pers. sing.), 'I am destitute,' 223 [வறியேன், நான் தரித்திரன்], 205; (2) இலம் (1st pers. plur.), 'we are destitute,' 174, 1040 [வறியேம், நாந் தரித்திரர்]; (3) 3rd pers. m. f. n. sing. plur. இவ்வா*ன்*, இலான், 135, 847, 4, 617, 625, 842, 1000, 407. இலன், 34, 205, 341, 566, 628, 629, 862-8, 193. இலாள் 'she who is without —,' 56, 1194, 499, 506, 1325, 270, 906, 1129, 1130. இவர், 577, 365, 114, 1242, 954, 430, 1072, 778,

## LEXICON AND CONCORDANCE.

இலார், 170, 449, 430, 80, 800, 811, 812, 236, 72, 1055, 843, 449, 427, 572, generally with a noun; sometimes absolutely= destitute; sometimes as a predicate. இவ்லார், 431, 591, 378, 600, 1050, 1056, 1005, 750, 752, 730, 368, 247, 395, 1020. லோர், 59: இலவர், இல்லவர் 577, 79, 917. இலது, இல்லது 'that which is not, or without'; sometimes = මුබ්ක, 750, 53, 77, 119, 586, 587, 750, 425, 735, 871. இனறு [Comp. இன்று], 354, 740, 966, 1252, 875, 83, 340, 955, 904, 1090. இன்றேல் 'if — is wanting, 575, 1014, 1144, 996, 556, 573. இவ, இ are not.' Ch. xx. இல, இவ்வ ' (they) பயனில 'things without profit,' 191-197, 640, 4, 9, 39, 1100. நயமில 'things not right,' 998, 956, 91. (4) Compounded :—இவ்வாயின் 'if (it) is not,' 52, 1058, 49, 1306,769. இலாளன் (see ஆள்). இவ்வவ்வ 'are not things which have no real existence,' 115. இவ்வாக having come to nought,' 479. இவ்வெளினும் 'though it were non-existent,' 222, 768. இல்லாகியார் 'those who came to nought,' 935. இல் லாகும் 'it will not exist,' 368. இலானும் 'though there be none, 448. செய்தலிலர் 'are men who (will) not do' ora

(otherwise) is not gained,' 961; 'essentially necessary,' 682. 7. இன்மை [இல் + மை. Comp. அனமை]. (1) In comp. with a noun= -lessness, 577, 841, 119, 903, 616, 618, 557, 344, 979, 851, 320, 364, 513, 958, 371, 1209, 1276, 738, 833, 1010. மடியின்மை, Ch. Lxi. 'activity.' Absolutely, 'destitution,' 841, 1041, 1042, 1044, 616, 558, 1063, 988, 89 (opp. to உடை ബം), 153, 503; B. 'egestas.' இவ-க்காண் 'lo, here!' 1185. [Comp. உவ, இ.] இவர்தரு 'rise, climb.' இவர் (§ 57) with தரு, q.v.] இவர் 'having தந்து = இவர்ந்து climbed. இவஅ (§ 64), 'covet, lust after.' இவறல், 432. இவறியான் (§ 87), 437, 935. இவறும் (§ 74), 1002. இவறி, 1003.

இவறன்டை 'covetousness.' [இ

இழ (§ 66), 'lose,' opp. பெறு.

இழந்தவன், 788 (§ ).

வறல் + டை, § 74.]

றினேன் (§ 64). Comp. அன்றி],

without, 523, 1253, 112, 166,

754, 1069, 789, 1042, 401, 529,

947. இன்று [விணேயெச்சம், as

from இன்றேன்] = இல்லாமல் 'without,' 20, 184, 764. இன்றி

யடையா 'which without (it)

பர், 494, 921. இழக்கும் (=இ to —,' 247. இ(ஸ்)லாத, 198, ழப்பான்), 554. இழப்பினும், 448, 'who suffer lack of' (with 659, 812. இழத்தும் 'we shall 2nd case), 412, 573, 574, 740, lose,' 1250. Old form=இழப் 945, 161, 1030. இ(ல்)லா, 239, போம்.] 853, 200, 869, 1053, 1059, 594,  $\mathfrak{D} \mathscr{P}$  (§ 57), 'slip, fall down, be-919, 610, 731, 1064, 78, 1308. come vile.' இழிந்த, 964, 133; இ(ல்)லாதான், 7, 523, 614, B. 'vilis.' இழிவு 'diminution,' 1006. இல்லாதாள் 'she who is 946. without —,' 40. இல்லா தவர், இலா தவர், 997, 354, 890, 598, [Comp. இழு-க்கு (§ 62), 'slip.' இழி.] இழுக்கல் 'slipperiness,' 640. இலாதார், 140. 6. இன்றி [as though from இன்று, இன் 415. இழுக்கார், 952. இழுக்

THE

ழக்குளுசூரா, 932, 228, 403

[v. தொறும்]. இழந்து, 1144.

இழவும் 'destiny entailing loss,'

372. இழந்தேம், 593. இழப்

இழத்தொறாஉம், 940.

С

(§ 74).

KURRAL.

-

----- "--- ("----/ ---- чо, чо, чо,

(=செய்யார்). காதலவரிலர்

(for அவர் காதலிலர்), 1242.

5. With double neg.: இல்லாது,

இல்லா தியங்கு 'as it exists not

கற்றிலன் = கல்லா தவன்,

[18]

கியான், 535. இழுக்காமை, 536. இறந்தார் 'transgressors,' 150; இழுக்கு 'a slip,' 893, 127, 164, 310, both meanings. මුන්න් றப்பான் 'he who invades the 467, 716, 911. இழுக்கா(து), 35, 48, 384. இழுக்கம் 'ignosanctity of his neighbour's miny,' 133, 808, 137, 136. house,' 145, 146; B. ' Exorbitare, limites praeterire. இதை (§ 64), 'determine, do carefully.' இழைத்துணர்ந்து @ 4 (§ 68), 'break (int.),' 475. 'with careful investigation,' 417. இறுவரை 'the time of ruin,' இறைத்திருந்தேண்ணி, 530. இறுதி, 'முடிவு,' 476, 488. ழைத்ததிகவாமை 'what was re-690. solved on, 779, Nal. 6. இறல், 'அழிவு,' 180. [இறு.] ழைத்தநாள் எல்லே இகவா 'the இறன்முறையான் 'allied to ruin, days allotted to man pass not ruinous,' 885. their bounds.' Comment. தமக் இறைஞ்சு (§ 62), 'குனி.' குவரைந்த. இழைத்ததிகவாமை 'not transgressing their fixed re-றைஞ்சினுள் 'she hung down her head. solve.' Comment. சொல்லியசப தம். அமரர்களுக்கி டாரிழைக்கு இறை (§ 64), 'irrigate, draw மகரர் 'the Asuras who caused water,' 1161. affliction to the immortals. இறை. **1.** 'அரசன்,' 432, 436, 547, 564, 778. **2.** 'தீதி,' 541. Râm. I. vi. 64.] n. 'a jewel'; by meton. 'a lady,' Nâl. 361. 3, 'A joint,' 1157. 4, 'Revenue,' இழாய! (voc. case), 1262. 733. **5.** 'வருத்தம்,' 847. **6. '**Á இழை, 1102, 1110, 1114, 1124, god,' 388. இறைவன், 5, 10, 690, 733. இறைமாட்சி, Ch. 1329, with different epithet in each: அணி, ஆய், சே, ஒளி, XXXIX. மாண் இலங்கு**.** இழையார் இன். 1. Sign of case and சா ' those adorned with jewels,' 919. ரியை or euphonic insertion. (§ 57), 'grow soft.' [Comp. 2. In comp. and deriv. from இள.] இழைந்து, 1177. இல் as இன்மை. 3. 'Pleasant, இளி 'disgrace.' [Comp. இழி; sweet,' 91-99, 224, 327, 387, 525, opp. ஓளி.] இளி, 971, 970. 911, 953. Chiefly in comp. with இளிவந்த, 654, (வரு) 1044, 1066. சொல் and உயர். Used as

இளித்தக்க 'disgraceful,' 1288. விணக்குறிப்பு (§ 184), Nâl. 146. இளிவு, 1298, 988, 464. இனி த 'it is sweet,' 93, 64, 66, இன் 'young.' [Comp. இழை, இன.] இன்யர், 698. இன்த, 879. இன்மை, Nal. (இளமை) 68, 181, 230, 648, 772, 839, 865, 866, 811, 1103, 1108, 1145, 1176, 1196, 1201, 1202, 1215, 1309, 11, 17, 102. இளயம் (§ 184; 1326. இனியது 'that which is Intro. xxiii.), 'we are young,' sweet,' 1065. இனிய, 96, 100, 824, 987, 1199. இனியவைகூ Nâl. 19. றல் 'kindly speech,' Ch. x. @ρ (§ 66), 'pass away.' [Comp. a-1 a-- - - 26 (-11/-+ -1) anduré 'dear mes' ties Nal

```
නුය.] නුළුවු නු, ეං∨∙ ( — ⊣ලවනු )
                                      Manual acous orions velos seres
'having passed over.' '=ஒழித்
து,' 971. '=கடந்த,' 283, 476,
                                                இன்ன 'unpleasant,'
                                      365.
                                      (§ 121), 35, 109, 159, 160, 243,
                                      308, 311, 312, 314, 316, 318, 319, 564, 565, 824, 852, 857, 881, 894,
531,1138,432,1254. '=மிகுந்த'
beyond bounds, 900. @pair
நின்ற 'slipping off,'
                                      987, 1288.
                                                 இன்னுமை 'evil,'
                        1157.
இறப்பு 'excess,' 977; 'injury,'
                                      318, 630. இன்னுது, 224, 408,
                                      558, 819, 923, 995, 1158, 1196.
152, Nal. 99, 38. செய்திறந்த,
         இறந்தார் 'those who
                                      இன்றைத்து, 230, 1041.
                                                                  இன
1275.
                                     ⊚த, 100, 313, 860, 881.
have passed away,' 22, 42
                                                                  இன்
```

LEXICON AND CONCORDANCE.

[19]

பம் 'pleasure,' 39, 65, 98, 156, 228, 173, 352, 369, 501, 615, 628, 629, 630, 669, 738, 754, 854, 869, 946, 1052, 1166, 1330. இன்பு, 75, 94, 399. இன்கண், 1152. 4. 'Such.' [See @ and @ ar. Comp. அன், இண talis, tantus.] இன்னம் 'we are such,' 790. இன்னுன் 'he is such,' 453. இனம் 'kindred, affinity, company.' (இன்) Nâl. 171-180, 146, 306, 451-59, 460, 462, 568, 822, 884. செற்றினஞ்சேராடை 'not joining with low persons,' Ch. xLvi. இனன், 793=இனம் 'one who is allied,' 868, 1158. இனத்தன் 'one who is allied.' 446. இண் [comp. அண், எண், ஏண்]. இணயர் 'they are such, tanti,' 790. இணத்துணேத்து 'it is of this value, measure, 87. இன்னும் 'yet, still,' 1250. [இ.] இனி 'now, hereafter' [இ], 1083, 1294, Nâl. 29.

which will give,' 221. ஈயும் 'that will give,' 1061. ஈவார் 'givers,' 232, 1057-59. 'they will give,' 1035. ஈவர் ஈக! 'let him give,' 1268. 477, ஈயாது 'not giving,' 1002. ஈ க வான் 'one who gives not.' (அவ்), 863. ஈகை 'a gift, giving,' Ch. xxIII., 221, 382, 953. ## # 10. 1. 'Moisture,' 1077, 1058. 2. Hence = அன்பு 'benevolence, love,' q1. ஈர் (§ 57), 'saw asunder,' 334. [இரு, ஈர் two.] *ஈா*. See இரு. ஈனு (§ 56, III.), 'yean.' [Comp. ஈ.] ஈன் (வே. தொ.), 757. சுனும் '(it) will produce,' 31, 74, 180, 754; 'which will produce, '311, 361. ஈன்ற 'which brought forth,' 69, 1047. ஈன்று 'having produced,' 97. ஈன்றல், 99. ஈன்பது, 165. ஈன்றுள் 'she who bare, a mother,' 656, 923.

உ, a dem. letter. See உம்மை, உப்பக்கம், உவக்காண்.

Æ

இன்று 'to-day' [comp. அன்று,

Nâl. 36.

என்று], 336, 1048, 1133, 1262,

birth,' 18, 23, 213, 265, 356, மை 'secresy, letting nothing 363, 369. [Comp. ஆண்டு, யாண். ooze out,' 585. 6 strengthened dem. from a.] ஈண்டு (§ 62), int., ஈட்டு, (§ 160), உஞ்ற அ (§ 62), 'use effort.' உஞற்றுபவர் 'those who make tr., ' collect, accumulate.' मः क्यां strenuous efforts,' 620, 1024; டிய, 417. ஈட்டிய. 1000. n. 'effort,' 604, 607. ஈட்டல் 'accumulation,' ஈட்டம் 'wealth,' 1003, Nâl. 109. ஈ (§ 57), 'give.' [Syn. கொடு, வவர், reverse of the above. 2-- 2 (§ 56, III.), 'be fierce,' 765. தரு.] ஈதல் 'giving,' 92, 222, உடற்று (§ 62), ' plague.' அபவர் 'those who are 223, 230, 231, 842, 1006, 1054. ஈயப்படும் '(it) should be given.' or worry about,' 818. அம் 'will torment,' 13. ஈத்து (for ஈந்து by வலித்தல்), 228, 387, 800. 平序垂動 'it has உடல் 'body,' 65, 253. given, 1142. Fas 'that உடன.)  $\lceil 20 \rceil$ 

சண்டு 'here, in this world or

THE KURRAL.

உ (§ 56, II.), 'spill, drip away.'

உகா

உருற்றி

உடற்

உடற்

(عد,

angry

உக்க 'spilt,' 720, 1270.

உடமபு(உடல்+பு), 'body'[யாக் கை], 80, 330, 338, 340, 345, 627, 943, 1029, 1122, 1132, 1163, Nâl. 37-40, 102. உடன் 'together with, at once.' [உட; comp. தொடு.] A sign of 3rd case=@0, @0, (§ 239), 309, 589, 632, 890. உடம்பாடு (=உடன்பாடு), 'agreement' [படு]. 26 (§ 64), 'put on clothes.' உடுப்பது 'what one puts on, clothes, 166, 1079. 200L 'garments,' 939, 1012. உடுக் கை 'dress,' 788.

உடை. **1.** See உடு. **2.** (§ 64), 'break' [comp. இடி, அடி]; (§ 57), be broken, 473. ഉമെപ്த்தம்வலி: three interpretations are possible: உடை strengthens தம்='own'; or as  $\mathbf{z}$ യെയ്തു $\mathbf{z}$ യെய്ലെ  $\mathbf{u} = \mathbf{having}$ prevailing power'; or வி. தொ. of eme (§ 57), 'which will be broken' = 'weak, fragile.' These are Graul's, the Com. and Beschi's respectively. Comp. Nâl. 368, and render 'their strength of possessions, their resources.'] உடைக்கும் 'which will break,' 1077, 1251, 1258, 1324. உடைந்தது 'has been broken, 1088, 1270. 3. 'Possession'; con. with ഉണ് and ഉശ [a விணக்குறிப்பு, § 184]. Its

opposite is Mon. To similify comnects two nouns: 389, 415, 907, 1010, 1034. உடையேன் 'I (am) a possessor of, 1133. உடை யான், உடையன் 'he who is possessed, 390, 486, 381. உடை யார் abs. for 'possessors of wealth,' 395, 718; with nouns, 593, 594, 513, 519, 112, 622, 219, 502, 684, 165, 167, 526, 866, 577, 910, 970, 1153, 72, 994, 996, 404, 441, 413, 415, 430, 636, 606, 534, 135, 463, 427, 223, 262. உடையர், 591, 1072, 900, 393, 430, 95, 458. உடைய வர், 139, 179, 285, 159, 975; opposed to இவ்லாதவர். உடை

யானர்=உடையார் [comp.ஆன்]. உடையாள், உடையள், 51, 1089. உடையது, 384, 591, 742, 746, 1021, 'that which (one) possesses.' உடைத்து 'it is possessed of' [it is often redundant and sometimes='it is'; always a predicate], 45, 48, 126, 112, 220, 221, 277, 336, 353, 398, 578, 565, 611, 667, 624, 770, 746, 907, 925, 1010, 1018, 1053, 1057, 1082, 1085, 1173, 1152, 1275, 1276, 1280, 1325.

உடைய (it often connects two nouns, and makes a kind of possessive case), 'things possessed of' [opp. to இல்], 41,

200, 975, 1299, 1300. உடை யம் 'we possess,' 844. (Intro. xxiii.) உடையேம், 1250. உடைமை 'possession of property'; in comp. it is almost redundant; opp. இன்மை; 89, 228, 344, 558, 592, 641, 838. அடக்கமுடைமை, Ch. XIII. அருளுடைமை, Ch. xxv. அறி வுடைமை, Ch. xliii., 68. அன் புடைமை, Ch. vIII. 681, 992. ஆர்வமுடைமை, 74. ஆள்விண யடைமை, Ch. LXII. உள்ளமு டைமை, 592. ஊக்கமுடை மை, Ch. Lx. ஒழுக்கமுடை மை, Ch. xɪv., 133. ച്ചത്തിച്ചடെ மை, 688, 383. நாணுடைமை, Ch. cii. 1012, 960. நிறையுடை மை, 154. பண்புடைமை, Ch. c., 991. பொருளுடைமை, 592. பொறையுடைமை, Ch. XVI., 154.

உட்கு (§ 62), 'stand in awe of, reverence, feel modest shame.' உட்கப்படாஅர், 921. உட்கும், 1088, Nâl. 102, 384. உணக்கு 'dry'; உணங்கு 'grow dry, languish.' உணக்கின், 1037. உணங்க், 1310. உணர் (§ 57), 'feel, understand,

perceive, conceive.' [Comp. உள்.] மெய்யுணர்தல், Ch. xxxvī. உணரும் 'conceive of,' 331, 351. உணர்ந்தவை 'what (you) have

LEXICON AND CONCORDANCE.

 $\lceil 21 \rceil$ 

```
felt,' 316. உணரா, 420, 705,
                                   உதவு (§ 62), 'help.' (பெ. எச.)
  1172. உணராமை, 589 (உண
                                      உதவும், 746. உதவி 'assist-
  ராமல்). உணரின், 357. உணர்ந்
                                      ance, 70, 101, 103, 105. உப்
  தும், 417, 834. உணர்வின்,
                                      பக்கம், 620 (உ), 'on that side,
  420. உணர்ந்த, 1277 = உணர்ந்
                                      behind. [Comp. அ, இ, எ.]
  தன. உணர்ந்து, 417, 516, 712,
1046, 359. உணர்க், 805.
                                      உவக்காண், 1185 (உ), 'there,
                                      behold.' (See இவக்காண்).
  உணர, 650. உணரப்படும்,
575, 826, 1096. உணர்வான்,
                                   உப்பு 'salt, flavour, zest,' 802, 1050,
                                      1302, 1328. [Comp. உലറി.]
  702, 703, 708, 709, 716, 257, 334.
  உணர்வது, 718. உணர்தல் 're-
                                   உம். 1. 'And, also,' 12, 15.
  conciliation,' 1109. உணராய்,
                                     2. 'Even,' 17, 18, 987, 995,
  1246. உணர்ச்சி 'perception,'
                                      1069. 3. In summing up, 581, 19. 4. Converts inter. into
  976, 453, 785. உணர்வு 'feel-
  ing,' 354, 420. உணர்த்து
                                     universal, 20, 991. (§ 126.)
  (§§ 62, 160), 'cause to under-
                                     5. In verbal forms=' although,'
  stand, explain away misunder-
                                     989. 6. Forms 3rd pers. plur.
  standings.' உணர்த்தங்காதலர்,
                                     fut. and fut. rel. part., 17, as
  1246. உணர்த்தாடை, 1304.
                                     என்னும், passim.
  உணர்த்தினும், 1319.
                                   உயர் (§ 57), 'be high' [உய்].
                                     வானுயர் தோற்றம (வி. தொ.),
உண் 'eat' (உள்) [ஊண்], used
                                     272. உயர்ந்து, 957. உயர்ந்த,
  as = தின், மிசை, உண், 1001,
                                     233, 246. உயர்வ 'elevation.
  1172, 1212, 1174, 1113 [with
                                     dignity,' 135, 595, 596, 743, 963.
  கண். வி. தோ. 'the eye that
  eats, absorbs the pigment'=
                                   உய (§ 57), 'go off, avoid, escape,
 'black'; but comp. 1084].
உண்பார், 926, 251, 946. உண்
                                     survive.' உயல், 1212, 40, 437,
                                     1174. உயவர் 'may escape,'
207. உய்யார் 'they cannot
  பவர், 926. உண்ணும், 527,
  1084, 1221, 326. 2 sin 6 having eaten, 580, 1033, 1101,
                                     escape,' 896, 900. உய்யா 'in-
                                     evitable, '313. உய்வு 'escape,'
  322. உண்டது, 1326, 930.
                                     896, 110, 1174.
  உண்டூர், Nâl. 18. உண்ணறக,
                                       உய் (§ 64), 'send off, or away ;
  922. உணில், 922, 942. உண்
                                     destroy, preserve.' உய்க்கும்,
  ணின், 945, 947. உண்க, 922,
                                     121, 1134, 943. உய்ப்பது, 422.
  943, Nâl. 2. கள்ளுண்ணுமை,
                                     உய்த்தல், 1287. உய்த்து, 1076,
 Ch. xciii., 255, 257, 259. 2.00
                                     376, 787, 168, 121, Nal. 101.
  ணுது, 160. உண்ணு, 930.
                                     உயக்கிற் (பின்), 440. உய்யாது,
  உண்டூர், 258, 1001, Nâl. 9.
                                     996.
  உண்டார், 1090, 253, Nâl. 1.
                                   உயிர் 'life, breath, soul' [உம்=
  உண்டற்று, 1107 (see அற்று).
                                     emit], 78, 131, 183, 214, 244,
 உணல், 229, 1326, 1065. உண்
                                     258, 259, 268, 318, 326, 327,
  டல், 82, 1128, 1145. உண்ண,
```

xxiii.), 1035, 44, 1012, 227, 939. உணி. ஊருணி, 215. ஊட்டு (§ 62), 'feed.' ஊட்டா, 378, Näl. 1. (§ 160.)

உண*பது*, 100, 1079.

உண்டி 'food,' 945, Nâl. 1.

உணவு, 412, 413. ஊண்.

ஊண்மாலேயவர் 'food' (Intro.

உண்மை. See உள்.

255.

. THE KURRAL.

557, 778, 848, 940, 945, 969,

1017, 1020, 1062, 1070, 1106,

1122, 1124, 1132, 1163, 1213,

1230, 1298; 'a living being,'

30, 31, 122, 231, 260, 261, 361,

322, 392, 851, 972, 1012, 1013.

ஆருயிர் 'dear life,' 73, 1141.

இன்னுயிர் 'sweet life,' 327, 1200. மன்னுயிர் 'life, or living

[22]

```
being that abides,' 68, 244, 268,
                                    ഉദ (§ 66), or ഉയന്, (§ 57), 'be
  318, 457. மன்னுமுயிர், 190,
                                      destroyed, fail, be dried up.' [S.
   1168. உயிர்நிலே 'seat of life,
                                       इ.ज.] நீருல்ந்தகண் 'an eye
   body,' 80, 255, 290. வேண்டா
                                      that can weep no more,' 1174.
  வுயிரார் 'heroes who make light
                                      (உலர்ந்த). (The spelling
  of their lives,' 777.
                                      doubtful.)
     உயிர் (§ 64), 'smell, breathe.'
                                    உலகம் [S. lôka]. [Comp. ஞா
  உயிர்த்து 'having inhaled, so
                                      லம், வையம், மை. 1. 'The
  smelt,' iioi. உயிர்ப்ப 'when
                                      world, 11, 13, 374, 996.
2. 'People, 117. 3. 'A world,'
  it will breathe; at the breath
  of its nostrils, 763; 'for the
                                      247, 346. 4. 'The wise' (?),
  purpose of breathing,' 880.
                                      280, 140, 426, 425.
உரம், உரன் 'strength,' 24, 600,
                                        உയദ്ര. 1. 'This world, course
  888, 1263. [Comp. S. uru,
                                      of things, universe,' 1, 20, 23, 27,
  uras.] உரவோர் 'the brave,'
                                      211, 336, 387, 389, 520, 542, 544,
                                      571, 572, 578, 612, 874, 1062.
  136, 597.
                                      2. 'A world,' 58, 234, 290, 1103.
உரை (§ 64), 'speak out, declare.'
                                      3. 'The people of the world,'
  Imp. 1151. Noun, 'a word,' 581,
                                      215, 256, 399, 470, 670, 809, 841,
  193. உரைத்து, 1237. உரைத்
                                      994, 970, 1015, 1025. உலகத்
தார், 1032, 850, 294. உலகத்து
  தும், 834. உரைக்கும் 'which
  (he) will utter,' 193, 564, 912,
                                      'in or of the world,' 213, 233,
  1156; '(it) will say,' 709,
                                      533, 598, 1198. டேலுலகம்
  743, 1235. உரைப்பாய், 1200.
                                      'the higher world,' 222. இன்
  உரைப்பான், ர், 189, 232, 681-9.
                                      തുമുകഥ 'the world of woe,'
  உரைப்பது, 1184. உரைப்பவை,
                                      243.
  232. உரையாதார்,650. உரை
                                    உരു of 'irresolution, weakness,'
  கோ'shall I tell?' 1181. உரை
                                      620, 883, 762. [Comp. அක.]
  யாடை, 223. உடைக்கல் 'speak-
  ing,' 1076, 1271. காதற்கிறப்பு
                                    உல்கு 'tax,' 756.
  ரைத்தல், Ch. cx111., 1162. நா
                                    உவ (§ 66), 'rejoice.' [மகிழ்.]
  ணுத்துறவுரைத்தல், Ch. cxiv.
                                      உவந்து 'joyously,' 842, 1061,
  தலம்புணே ந்துரைத்தல், Ch. cx11.
                                      1130. ഉയല്ല 'so as to
உரி. உரிமை 'fitness,' 518, 578.
                                      gladden,' 394. உவப்பினும்
'whether it rejoices,' 707.
  உரியன் 'one fit for, master of
  anything,' 72, 149, 518, 1080.
                                      உவப்பது, 1057. உவக்கும், 69,
  உரியான் 'she who belongs to,'
                                      228. உவந்தார் (opp. ஒன்னர்),
                                      264. ഉഖങ്കെട്, 304, 432, 531.
  149.
                                      ஊடலுவகை, Ch. cxxxIII.
2 (f) 'form, type,' 261. [S. rúpa.
                                    உவமை IS.1. 'comparison.' 7.
```

shape, mien, beauty, 585, 667, 684, Nâl. 101. உருவம், 273. 2 μ (§ 66); 'suffer.' It is used absolutely and with காமம், அல் 型(仍(5) (§ 62), 'melt,' 1060. லல் and பைதல் [comp. உணா]. உள்ளமுருகும் 'the heart will உழக்கும், 1175, 1135, 1229. melt.' உழப்பது, 787, 1172. உழப்பா, உருளு (§ 56, III.). உருள்பெருந் 936. உழந்த, 1131, 1177, 1137. உழந்தும் 'though they suffer,' தேர் 'the buge rolling chariot' [al. Gan.], 667, 933, gain got by the rolling dice. 1031. உழப்பிக்கும், 938 (§ 160). உழு 'plough' (§ 60). உழாஅர் LEXICON AND CONCORDANCE.

உப்பு.]

L~-1, ~~---1'----, /-உவரி 'the (salt) sea,' 763. [Comp.

பாட் விற்ஸ், உருபட், உருபு,

உருவு 'form.

உருவு, உரு.]

```
'they plough not,' 14. உழவர்
                                    896, 110, 932, 1075, 1214. உண்
 'ploughers,' 14, 872. உழவார்,
                                    டாயினும், 1005. உள்ள 'which
  1032. உழவினர், 1036. உழவ
                                    is within, internal,' 971, 600.
                                    உண்டாக 'that (it) may be,'
 'ploughing, agriculture, Ch. civ.
                                    342; 'in tempore, festinanter, et
  1031. உழுது, 1033.
                                    in ipsa adolescentia' (B.), 988, 54,
உழை. 1. Sign of 7th case =
                                    758. உண்டேல், 'if (it) exists,'
 இடத்து; qy. a form of உள்,
                2, 'Place': 2
                                    368, 1075, 1151. ഉൽനതഥ 'the
 594, 1249.
                                    fact of the existence of (any-
 ழைப்பிரித்து, 530. உழையிருத்
                                    thing),' 1055, 571, 572, 1153.
 தான், 638. உழைச்செல்வான்,
                                    The 7th case is made into an
 950.
                                    abstr. noun.] உண்டையறிவு
உழி. 1. Sign of 7th case. (§ 251.)
                                    'one's real wisdom,' 373; 'reality,
 தீயுழி, 168. [Comp. உள், உழை.]
                                    real method, 1212. In comp. 2
 2. இடம், 415. வைப்பழி
                                    பகை, Ch. LXXXIX., 883, 885, 887,
 'storehouse,' 226.
                                    888, 889, 884, 735. உட்கொட்
உள். [Comp. உடன், உண், உணர்,
                                    டம், 119. உள்ளூர், 216. உண்
 உழை, உழி, உளி.] 1. Sign of
                                    ணைடுங்கல், 680. உள்ளம் 'the
 case, 'within,' 13, 995, 890, 98,
                                   mind,' 294, 592, 595, 598, 1207,
  1049, 50, 106, 126, 469, 718, 61,
                                    677, 357, 622, 798, 799, 1263,
 1165, 495, 186, 715, 828, 703,
                                    438, 1170, 282, 309, 1057, 1130,
 705, 1130, 153, 241; equal to
                                   971, 1324, 1270, 1069. உள்ளத்
 gen. of thing distrib., 891,
                                   தார், 1249. உள்ளு (§ 62),
 411, 47, 89, 438, 444, with எல்
                                    'think, call to mind, remember,'
 லாம, making super.; see எல்
                                   'recordari.' [Comp. உணர்.]
 லாம, 203, 1324, 715. கண்
                                    உள்ளுவதா, 596். உள்ளல், 596்,
 ணுள்ளில் 'from the inner part
                                    282, 1318, 1243. உள்ளான், 930.
 of (my) eye,' 1126. 2. Adverb,
                                    உள்ள 'while (I) think of,' 1206,
 129. உள்ளாறும் 'will heal
                                    357, 540, 622, 665, 109, 394,
 within, thoroughly,' 487, 927,
                                    1069, 1281. உள்ளினேன் 'I
 421. உள்ளழிக்கல்,
                           677.
                                    remembered,' 1316. ഉണ്ണി
 3. Noun, உள்ளுள், 1057. உளி
                                   இயம், 1207, 1201, 799. உள்
 (sign of 7th case), 545. 4. As
                                    ளான், 309. உள்ளுக, 539. உள்
 a verb. root it is a குறிப்புவிண
                                    ளற்க, 798. உள்ளியது, 540.
 (§ 184). ഉണ്യൂഗി, 1170. ഉണ്
                                    ഉണ്ണി, 1264, 1230, 1317, 1320,
 னார், 1127. உளாள், 617.
                                    1249, 1231, 1243. உள்ளுவன்,
 உளேன், 1167, 1206, 1263.
                                    1184, 1125. உள்ளுவர், 107.
 உளேம், 1204. உண்பர், 1311.
                                    உள்ளுவேன், 1136. ் உள்ளிய,
 உள 'are, exist, have place,' 995,
                                    309. உள்ளும், 1298. உள் forms
 574, 54, 380, 223, 241, 479, 483,
                                    nouns with prim. roots. [This
 480, 521, 527, 636, 781, 1099,
                                    is \mathrm{Tel}_{-}lu ?] ^{-} பொருள், கட்வுள்,
 1101. உளன், உளர் 'persons
                                   அருள், இருள், மருள். வி'ன
 who are.' Ros. 406. 226. 880.
```

```
339.
     ஆம், 889, 572, 53, 235, 1274,
     982, 255, 641, 357, 1069, 1091.
                                     உறை (§ 57), 'dwell, live.' [உறு,
     உண்டு, 1098, 1281, 571, 190,
                                       இரு.]`
                                              உறைவர் 'he will dwell.'
     128, 996, 974, 89, 71, 315, 1245,
                                       1130. உறையும், 50, 84. உறை
     1260, 1164, 1307, 1323, 1271,
                                       வது 'that which will dwell, the
                                       dwelling,' 426. உறைந்தற்று
     1273, 1274, 469, 707, 757, 796,
                                       'as (it) attends the steps,' 208,
     1117, 1154, 1213. உண்டாம்,
[24]
                                  THE
                                         KURRAL.
```

யுன், 545.

உறங்கு (§ 62), 'sleep.' உறங்

குவது (§ 88). உறங்கி (§ 77).

294, 25, 1204, 1178. உ(ள்)ளது

(opp. இல்லது), 'it exists, what

exists, what is true, real,' with

```
890. உறை (வி. தொ.). உறை
                                      662, 665, 761, 762, 27. [Comp.
  நிலம், 499. உறைபதி, 1015.
                                      1101; = உறுவது.] ஊறுபாம்,
                                      945 (படு). இடையூறு 'hin-
    உறை n. 1. 'Life on earth,'
                                      drance,' 676. உறத்து (§ 62),
  564. 2. 'Dwelling-place,'
                                      'cause to feel.' 2 mrain=
  680.
         3. 'Seasons, rain,' 559.
                                      உறத்தம் 'which will affect
  4. 'Curdle, congeal.'
                                      with,' 94. உறுத்தல், Ch. rv.,
உறு (§ 1), 'feel, be': sometimes
                                      CIX., CXV., CXXVIII. It seems to
  redundant, a pass. aux. An el-
                                     mean 'declare' = உரைத்தல்.
  lipsis often occurs; thence=
                                     உறப்பு 'member, essential part,'
  'gain, suffer, be great,' &c. As ഹി.
                                     Ch. cxxiv. உறப்பு நலனழி தல
  தொ., 498, 734, 744, 756, 1106,
                                     'the wasting away of the frame.'
  1200, 1275. உறுகண் 'trouble';
                                     புறத்துறாப்பு, அகத்துறாப்பு 'ex-
  see கண், 261. உறல், 378, Nâl.
                                     ternal and internal members,' 79,
  104. உறன்முறையான் 'a rela-
                                     703, 704, 705, 761, 802, 903.
  tive,' 885. உறுதல் 'the feeling
  of,' 402, 628, 629. With காம்
  and தான்பம்:— உறாவார் (with
  காம்), 399, 649; 'ascetics' (? உர
  வுர்), Nal. 104. உறும், 539,
  (with மைந்து) 649, (with காம்)
  380, (முந்து) 1023, 707, 816, 817.
                                                  ഉണ
  (கோடி) 1061, (with அல்லல்)
  1301. உறாவது (with இன்பு)
  'what (they) delight in,' 399,
                                   ஊங்கு, ஊங்கும் (§ 62), 'greater.'
                                     [Comp. 愈慮⑤.] = which will rise higher, 31, 32, 122, 460,
  813 (abs.). உற (with இன்பு),
  390, (with தன்பம்) 699. ீ முன்
  னுற 'beforehand,' 535. உறின்
                                     644, 1065. ஊக்கு (§ 62),
  (with தாக்கு), 599, (abs.) 778,
                                     'ascend, lift up, struggle up,
  (opp. to அறின்) 812, (opp. to
                                     strive, endeavour' = Lat. nitor.
                                     ஊக்கும், 855, 858. ஊக்க,
1238. ஊக்கி, 473. ஊக்கின்,
  பெறின்) 1270. உற்று (with
  அன்பு), 75, (with காம்) 402,
                                     476. ஊக்கார், 463. ஊக்
  (abs.='felt') 1101, 1244, 1290.
  உற்றுன், உற்றுர், உற்றவன (with
                                     காது, 253. ஊக்கம் (§ 190),
  இன்பு), 75, 949, 950, 207, (with
                                     591, 593, 594, 382, 486, 498, 744.
  ஏம்) 873, 1097, (with காம்)
                                     உக்கமுடைமை 'energy, strenu-
  1133, (with காடுகோய்) 1255.
                                     ous effort,' Ch. Lx.
  உற்ற, 261, 442, 624, 625, 662,
                                   ஊடு (§ 62), 'pout, sulk, feign
  1206, 1239, 1256 (என்னே); (with
                                     aversion.' [புல், பிணங்கு, துனி.]
  கால், கடை) 372, 773, 837, 1080.
உற்ற இரு 708
                                     шт. 1039, 1260, 1312, 1328.
```

```
உருர், 1097. உருகவர் 'un-
sympathetic persons,' 1096,
                                  pleasure derived from sulking,'
                       1006,
                                  Ch. cxxxIII. ஊடியவர், 1304.
            உருதை 'is it
1245, 1290.
                                  ஊடாடை, 1282.
(not) of good omen?' 1143.
                               ஊண், ஊட்டு. See உண்.
ഉന്തഥ, 442. ഉമല (ved.),
                               ஊதியம் 'gain,' 231, 449, 461,
510=ஐயம். [Comp. உரவு in
                                  797, 831. [Comp. ஆயம்.]
ஒப்புரவு, &c.] உறதி, 638, 690,
                               ஊர். 1. 'A town,' 216, 397, 927,
706. [Comp. உரம்.] ஊறு
'suffering; sense of touch,' 535,
                                  1008, 1129, 1142, 1143, 1150,
```

LEXICON AND CONCORDANCE.

ஊமக, 1329. ஊமுனை, 1314.

ஊடல், ஊடுதல், 1321, 1330,

1100, 1322, 1326, 1327, 1307,

1310, 1284. ഇപ്പെ ഉത്തെക് the

۰۰۰۰ روست ۱۳۷۰ رست ساست

உற்றன 'they have endured,'

1179. உற்றுல், 1245. Neg.:-

. உருஅ, 1052 (= உறுத்தா?).

## [25]

```
ever, 586, 430, 573, 1059; with Gand what? 2, 70, 211, 318,
1158. ஊராண்டை 'humanity,
magnanimity ' [ஆள்], 773.
ருணி 'a village tank, 215. ஊ
                                                                       1004, 812, 923; 'what?' 53,
ரார், ஊரவர் 'townsfolk,' 1147,
                                                                      301, 897, 144, 420, 1225, 1270,
1180, 1220. 2. (§ 57) 'creep,
                                                                       175, 436, 726, 763, 1195, 1172;
                                                                      'why?' 397, 1287, 966. என்ன
spread over, mount, rise above,
ride on.' [Comp. ஏறு.] ஊரும்,
                                                                       (adj.), 987, 705, 1100, 1122.
                                       ஊர்தல்,
                                                                       என்ணேகொல், 188.
1182.
                ஊர, 601.
                                                                                                                 எவள்
                                                                           'why?'=am, 379;
          1136. ஊர்ந்து, 979.
                                                                                                                       (with
                                                        ஊர்ந்
          தான் 'the rider in,' 37. ஊர்
                                                                           கொல்) 99, 237, 1291, 1171;
          வது, 621, 1185.
                                                                           'what'=என், 46, 57, 79, 272,
                                                                            1308, 574, 803, 1225, 1207, 1165.
      ஊழ். 1. 'Antiquity, destiny,'
                                                                           മെട്ടോ, 31, 1089. ഒടും =
          Ch. xxxviu., Nal. 101-110.
                                                                           என்ன foll. by உம் 'whatever';
          371, 372, 380, 620. [Comp.
                                                                           with nouns 'however much,' 52,
          பழ.] ஊழி 'eternity, des-
          tiny,' 989.
                                                                           207, 209, 514, 670. [Comp.
                                 2. (§ 64), 'bloom.'
                                                                           அளே, இன்.] எனேத்து, 1208,
          ஊழ்த்தம் 'though it has
          bloomed,' 650 [ചക്ര].
                                                                           820. எணே(த்துணோ), 144, 750.
                                                                           எணத்தானும்,317,416. எணத்
      ஊறு. 1. See உறு. 2. (§ 62),
                                                                           தொன்றும், 209, 281, 300, 1202,
          'gush forth; yield water.'
                                                                           825, 1241. என்றும் 'always,'
          ஊறும், 396.
                                        ஊறிய 'which
                                                                           978, 138, 152, 652, 536, 1130.
          has yielded water.' ஊற்று நீர்
                                                                       எஃகு 'weapon,' 759, 773.
          'water from a spring,' 1161
                                                                       எஞ்சு (§ 62), 'fail; remain,
        [oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{oxtimes_{ontones_{ontones_{oxtimes_{ontones_{oxtimes_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{oxtimes_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{ontones_{on
                                                                           survive.' எஞ்சல், 44.
              ஊற்று. 1. 'A spring,' 1161
                                                                                                                            எஞ்
          [201 m]. 2. 'A prop, staff,' 414,
                                                                           சாது, 690. எஞ்சாமை, 382,
          415 [ஊன்று].
                                                                           497. 'எச்சம். 1. 'Posterity,'
                                                                           112, 114, 456, 238. 2. 'Rem-
      ஊன்று (§ 62), (1) 'lean upon';
                                                                           nant,' 674, 1004. 3. 'Et cetera,'
          (2) 'support' (int. and trans.).
                                                                           1012. 4. 'As for the rest,' 1075.
          ஊன்றும், 597, 615, 789, 1030.
          ஊன்றிய, 983.
                                                                       σG (§ 64), 'take up.' [Comp.
      ஊன் 'flesh.'
                                                                           எழு.] எடுப்பது 'what will re-
                                      புலால் 'body,'
                                                                           store,' 15. எடுத்த 'having
          968; 'any organism,' 251-58,
                                                                           summed up,' 776. எடுக்கும்
          1013.
                                                                           'will excite,' 1150.
```

ashtan.] 2. 'Number, arithmetic, 392. [S. gana.] 3. (§ 62), 'count, think, reflect, design, எ esteem.' எண்சேர்ந்த 'thoughtful' [சேர்]. எண்ணும் or, an initial interrog. letter; 'will think, plan,' 639, 1004. often with 2 is. [§ 25, 126. எண்ணி, 22, 462, 467, 470, 497, Comp. அ, இ, and யா.] With 530, 666, 687, 699, 1298. எண் nouns: 30, 110, 355, 361, 423, ணியார் 494, 666. எண்ணின், 491, 533, 695, 982. எவ்வது 'how?' 426. எங்ஙனம் 'how?' 264. எண்ண, 438, 922. எண் ணிய, 666, 753, 941. எண்ணு எற்று 'what?' 275, 251. எண்ணுது, 180. வம், 467. 557, 655, 438, 1080. எஞ்ஞான் எண்ணுத, 568. எண்ணம் றும் 'always'; see ஞாண்று. 'design,' 494. 4. See and. என் 'how?' 862, 1243, 1217. எ திர் [Comp. இன், அன்.] 'What-'opposite, future, over D THE KURRAL.

1. 'Eight,' 9. [எட்; S.

எவ்வம் 'affliction,' 223, 853, 'regard,' 1082. எதிர்நிற்கும், 1241. 765 [நில்]. எதிர்சாய்ந்து, 855, எவ்வது. See எ. 859 [சாய்]. (§ 64) எதிர்ப்பு 'recompense,' 221. எதிரந 'what is future,' 429. எதிர் என். 1. 'Rape-seed.' [Comp. இன.] எட்பகவு 'a split in a grain of sesame,' 889. 2. 'Slight, easy'; used as a எயி*றா* 'tooth,' 1121. ‱க்குறிப்பு. எண்பதத்தால எய் (§ 58), 'shoot an arrow.' 'by easiness of access,' 991, 548, எய்த, 772. எய்யாமை: com. 424. எண்பொருன், 760. எளிது says = வருந்தாமல் 'without '(it is) easy' [opp. அரிது], 991, trouble,' 296; B. thinks it= 745, 540, 864, 145. எளிய, 664. அறியாடை ' without your know-எளியர், 723, 863, 386. ledge.' எள்ளு (§ 62), 'despise.' [Comp. இழ, இகழ்.] எள்ளின், 1298். எய்து (§ 62), 'obtain; fit, suit.' என்னு, 191. என்னுற்க, 491. என்னும், 607. என்னுவார், எய்தல், 265, 606, 671, 815, 904, 991, 489. எய்துவர், 137. 829, 752. எள்ளாடை, 667, எய்தாமை, 815. எய்தி, 665, 749, 932. எய்த 'so as to suit,' 281. எள்ளாத, 470. எள் 516. ் எய்தின்று (= அடைந் ளாது, 1057. தது), 1240. எய்தம், 75, 145, எழு (§ 57), 'rise.' [எற; comp. 309, 610, 676, 1024. எய்துப, Vor.] எழுவாள் 'rise (from a seat),' 55. எழுதல் 'rise (in arms),' 465. எழுவார் 'rise 666. எய்திய, 354, 657, 670, 740. எய்தார், 598, 901. எய் *⊈*π, 137. (up to labour),' 1032. எழ' rise (as a rumour),' 1141. எழிலி= जिती 'fire,' 308, 435, 896, 1148 'மேகம்,' 17. எழில்='அழஞ்,' [₽].

against.' எதிர்நோக்குதல்

எல்லே 'limit.' 806. எல்லாம் (§ 126), 'all, every, whole.' 1. In app. to a noun, 1, 33, 68, 79, 81, 212, 232, 238, 294, 375, 624, 268, 320, 321, 507, 542, 547; in any case, 1012, 1013, 1064, 1067, 1056, 1168, 1227, 1266, 673, 776, 582, 981, 860, 596, 1032. 2, Summing up: 'all these,' 15. 3. Noun: 'all things or persons; the whole, 430, 309, 610, 343, 951, 659, 661, 1002, 1033, 72 (='wholly'); with மற்ற, 39, 221. 4. With உள் making a superlative, 47, 142, 203, 322, 325, 411, 443, 444, 761, 832, 8gī. எல்லா, prefixed to noun, followed by 20, 361, 296, 299, 260, 457, 746, 851, 972. லார்+உம், 582, 125, 191, 752, 1139, 1311.

எரு 'manure,' 1037, 1038, 1147.

என் 'a rat,' 763.

எழு-து (§ 62), 'write, paint.' எழுதேம் 'we paint not,' 1127. எழுதோங்கால் 'when (one) எழு-த்து 'letpaints,' 1285. ter; reading,' 392. எழு, எழுபது, எழுமை. See Q(H, எறி (§ 57). எறிக 'let (them) எறிந்தும் 'whestrike, 562. ther (they) hurl missiles,' 747. எறிய 'when hurling,' எறிதற்கு 'for the purpose of striking,' 821. (§ 62), 'destroy,' 663. எற்று 'unending.' எற்று, 1256. See a. *ബൂ*ങ്ങ. See எ. என். 1. See எ. 2. 'Say' (§ 70, என்றேன், 1314, 1315, 82). என்றுர் 'he (who) 1316. என்றது 'the saysaid,' 1149.

ing,' 552. என்க 'say thou!'

407.

LEXICON AND CONCORDANCE.

27

with noun *செற்று, q.v.* 739, 773, 851, 981, 991, 918, 953, [the use is remarkable]. 1. 'To 1280. என்பது (an aoristic say,' 37; 'when — says,' 55, 69, form of என்ற, § 82), 87, 114, 145, 1245, 1259, 1292, 630. 116, 193, 210, 364, 467, 661, 2. With ωΘ, q.v. 3. 'Empha-797, 831, 850, 928, 1026, 1083, sizes and specializes a noun--is 1188, 1293. எனின் 'if you say, if,' 2, 19, 20, 178, 220, 254, almost like an article, 111, 168, 316, 334, 942. It almost is= 256, 210, 292, 309, 321, 324, 378, 546, 560, 789, 801, 831, 844, marks of quotation, 1236, 1252, 1257. 4. Sums up='these,' 146, 986, 1041, 1189, 1190, 1194. எனினும் 'though you say, 1022, 766. though,' 82, 102, 222, 328, 499, என்று 'having said' (see § 82, 83), 593, 626, 627, 1139, 619, 638, 730, 768, 770, 1199. என்னதை (§ 121), 36. என் forms 1002, 1313-20, 174, 205, 611, 1. 'As verbs with the particles கதம், 1067, 1112, 1114. being, 11, 307, 331, 351, 537. தவ்வு, தண் (q.v.), 1175, 1144. 2. In summing up, as என= தண்ணென்னும் 'it will grow 'these,' 27, 43, 674, 939, 950. cool,' 1104. 3. Serves to specialize a state-என்பு=எலும்பு 'bone,' 72, 73, ment, and almost equal to quo-77, 80. tation marks, 1307, 1308, 388, என்றம். See எ and என். 575, 805, 699, 1298, 1248, 1154, 1004, 517, 1066. என்றவற் துள் (7th case pl.), 715. poi 'the saying, the fact,' 181. எனல், 282, 971, 1148, 1260. Imp. reg. and pos., 196. (Intro. p. xx.) என்னும் (§ 132), ஏ. =appositive 'of'; joins two words, phrases, or even clauses, See ws. 1, An interrogative which are in apposition or very 447, 1299. 2. Part. denoting closely connected, 14, 1040, 790, emphasis and certainty, 9, 1064, 571, 369, 641, 306, 1013, 753, 1309, 1283, 1240. 3. Emph. 336, 924, 936, 24, 29, 54, 70, 74, and exclusive: 'that and that 180, 988, 223, 227, 991, 992, 287, alone,' 25, 27, 242, 585, 587. 464, 844, 601, 790, 1251, 1043, 4. Emph. and antithetic, 1, 39, 1045, 1068, 1182, 1156, 1134. 40, 240, 987. 5. Added to 'It or which will say,' 1015, nouns, with உம். நகையேயும் 1130, 1129, 1023, 1021, 976, 598, 'even in jest,' 871. கணமேயும் 1063, 346, 406, 438, 1193. என் 'even for a moment,' 29. கண் பேன், 1254. என்பாக்கு (Intro. ணேயம் 'even there,' 1044. தா p. xxii.), 'which will say,' 1312. னேயம் 'even it alone,' 1060. என்பர் 'they will say, will be & Sign of 8th or you goes

என்பான், ர், 1036, 41, 42, 47, 147, 163, 275, 281, 628, 850; he who will say, will be called (§ 151), 365, 956; (pl.) என் போர், 30. என்பவர், 393, 856. என்னும்வர், 653 (irr. = என்ப வர்). என்ப 'they will say,' 60, 63, 66, 73, 75, 76, 203, 238, 244, 361, 392, 483, 617, 729, 736, 738,

called,' 88, 246, 336, 662, 1220.

1291, passim. 7. For @ in inflexions: கூடுவேம், 1310, 1278, 1250. 8. With போல், 1285. ஏகு (§ 62), ' pass over,' 3. [Comp. இக; S. éti.] ஏகினை = ஏகின வன் (§ 87), 2.

O' DIET OF ONE OF 100' CUBC

ஏக்க*று*. See அறு. [ஏக்கு for ஏக்கம் from ஏங்கு. ] ஏக்கற்றும் though they languish, bow

## [28]

humbly,' 395; 'humiliter discere' (B.). எங்கு (§ 62), 'languish, long

for, yearn after,' 1248, 1269; ஏங்கி, ஏங்குபவர். ஏகம் 'disgrace,' 136, 164, 275, 432, 831, 884, 885, 1006. ஏசப்

பாடு [படு], 464. ஏ தில் 'other, foreign, strange,' 913. [Prob. ஏத+ு\_ல்.] ஏதின் பை 'indifference, alienation,

816. අතිග 'extraneous things,' 440, 1089. ஏதிலான், ஏதிலர் 'strangers, enemies,' 188, 190, 440, 837, 862, 1099, 1129, 1130,

1224, 1300, Nâl. 122. ஏத்து (§ 62), 'extol.' [ஏ='up.' ஏறு. Comp. முந்து, பிந்து.] ஏந்து (§ 62), 'rise; bear up. ஏந்தல், 772. ஏந்திய 'lofty,' 899. ஏத்தம், 970.

THE KURRAL.

[Comp. அண, இண, எண.] ஏணம், 268. ஏண்யவர், 410. ஏண்பிரண்டும் 'the other two.' ஏவு (§ 62), 'stir up.' [Comp. ஏந்து. √ஏ.] ஏவல் (§ **14**8, 149), 'command, instigation,'

515, 907, 909. ஏவவும் (§ 168), 'even when . . . incite,' 848. ஏ. 1. 'A lion,' 59, 381. [Comp. எழு, உயரு, ஏவு, ஏந்து; √g.] 2. (§ 62) 'Ascend.' ஏறிஞர் 'they (who) have climbed. ஏறிநின்முர் 'they (who) have climbed and taken their stand, 29, 758. @min will mount; swell, 1132, 1133,

1264. am 'that mounts not,' 1137. ஏழு (§ 172), 'seven.' எழு, 62, 107, 126, 398, 538, 835, 1278.

[See மை.] எழுபது, 639.

எம், எமம், 873; with உற≕'be mad; madness; security, safety.' [? S. kshêma.] ത്ഥப്പു‱. 306, 1164. ஏமம் 'guard, defence,' 1131, 815, 766, 738. ஏமரா (= காவலற்ற), 448. [ஏம் +அா. ` ? வேம் + அரா 'a king like a fiery serpent.'] எமாப்ப 'safety; exaltation,' 112, 126,

398, 458, 459; 'decus, sublimitas' ஏமாப்பிரேணி, 1068. (B.). [Comp. 306.]. ஏமார்த்தல் (ஏட்+ஆர்='bind'), 'guard,' 660. [Another reading is ஏமாற்றல் 'deception.'] ஏர். 1. 'A team, yoke of oxen and plough, ploughing,' 1031, 872, 1038. 2. 'Like' (as a team), 1089, 1272. 3. 'Fit-

ness, beauty,' 1053, 1098, 1305. 1.='ஆயின்' 'if,' 18, 1118. ஏல். ് அல்லனேல் 'if he [ஆயில்.] is not, 386. இன்றேல் 'sin minus,' 996, 556, 573, 575, 1014, 1144. ഉൽധ്പേസ് if it exist.

368. 'Take, receive.' ஏற்று (§ 70, like கல்), 716. ஏனம்=ஆயினும்=ஆனும், 997,

277, 430.

என 'other,' 392, 505, 704. எடை 'a wretch,' 873. எள்.]

ഇ.

2. 'Doubt.' 2. 1, 'Lord,' 771. ஐயம், 353, 845. ஐயப்படு (see ஐயப்பாடு ⊔Ø), 702, 958. 'doubt,' 587. ஐயுறவு (see உறு), 'suspicion,' 510. 3, 'Five,' (§ 172). gg 'perception by the five senses, 354. 80, 43, 1101. 四方垂, 6, 24, 25, 27, 126, 271, 343, 632, 675, 738, 939, 983. 4. Sign of 2nd case, 509, 702. 5. Replaces final g of S. good  $= \sigma \omega = sabh\hat{a}$ . So in deriv. Comp. வாய் = ' place,' with வை. 6. Term. of 2nd sing. in verbal

ஒ.

'thou art not.' Cal 20='thou

forms=ஆய் (§ 31).

art a dart,' 1221.

§ (§ 64), 'befit, resemble, agree,' 993. ஒத்து with ஆங்கு='as

அல்லே=

```
befits,' 561. ஒக்கது, 214.
ஒத்தல், 993. ஒத்தி 'thou viest
                                        257, 259, 281, 300, 825, 932, 934,
                                        1006, 1007, 1049, 1080, 1091,
  with, 1119. @ ss be like!'
                                        1202, 1216, 1035, 1241, 1247,
  490. ඉக்கல் 'kindred,' 43.
                                        1252, 1255, 1257, 1271-75. v.
  ஒக்கின் 'if it agree,' 1100.
                                       (§ 62). ஒன்றல் 'the existing,'
  ஒக்கும் 'is the same,' 972. ஒப்ப
                                       886. ஒன்றியார் 'those who
                                       are united,' 886. ஒன்ருமை
  'equal to,' 702. ஒப்பர் 'they
are alike,' 413. ஒப்பது 'what
                                       'disunion,' 886.
  equals,' 162, 363; 'resembles,'
                                     9-05 4 (§ 62), 'avoid, shun, re-
  631, 993, 536. "ஓப்பு, 993, 800,
                                       nounce.' ஒரிஇ=ஒருவி, 116,
  812. ஒப்பிலார் 'unfitting persons.' ஒப்பாரி 'what corresponds' [term. ஆரி], 1071. ஒப்புரவு [comp. தப்புரவு], Ch.
                                       422, 797, 830, 1009. ஒருவுதல்,
                                       652; ஒரால், 153, 662. ஒருவுக
                                       'shun!' 800. ஒருஉம=ஒரு
                                       வும், 812. ஓரார், 658.
  XXII. (see Notes), 213, 218, 220;
                                     ஒனி (§ 64), 'sound, make a noise,'
  with ஆண்டை, 480 [ஆள்]. ஒவ்
                                       763. ஒலித்த.
  வா'is not the same,' 972. ஒவ்
                                     ஒல்-கு (§ 62), 'relax, despond';
  வேம், 1114.
                                       'relaxari, suam proprietatem
ஒடி-ங்கு (§ 62), 'lie hidden.'
[Comp. அட்.] ஓடுக்கம் 're-
                                       amittere' (B.). ஒல்காமை,
                                       662. ஒவ்கார், 136, 218, 597.
  serve,' 486. ் ஓடுக்கும் 'will
                                     ஒல்-அ (§ 62), 'be possible.'
  lie concealed,' 828.
                                       [Comp. இயல்.] ஒல்தும்
'(which) is possible,' 33, 673,
ஒட்டு (§ 62), 'adhere to.' ஒட்ட
  'in conformity with,' 140, 482.
                                       ஓட்டல் 'the attacking,'
                                       ஒவ்வான் 'he who cannot
  ஓட்டி 'attaching to oneself,'
                                       manage,' 870. ஒவ்லாது'(it)
  679. ஓட்டார் 'non-adherents,
                                       is not possible to, 870, 559.
  enemies, 678, 826.
                                       ஒல்லா, 139, 673, 1064, 1136,
நட்பம் (from ஒள்), 'splendour,
                                       1271.
  praise,' 404, 425.
                                     ളെസ്മം 'swiftly'[cor. from ഉദ്
                                       வே, ஓவ்லென்], 563, 564, 826,
ஒண. See ஒள்.
                                        1096.
ஒரு (ஓர் and ஒன்று), 'one, the
                                     one, any, 1091, 118, 119, 126,
                                       cease, leave off.' ஒழிய (§ 170),
  168, 156, 248, 357, 397, 634,
                                       113, 240, 338, 1231, Nîl. 123.
ஒழித்து 'having abandoned,'
  974, 1042, 1095, 1146, 1196,
  1266, 1269. [Comp. இரு, ஈர்,
                                       280.
  இரண்டு.] ´ ஒருவந்கம் (அந்சம்),
                                     ஒழு-கு (§ 62), 'live, conduct
oneself.' [Opp. இழு. Comp.
  563, 593. ஒருவன், 838, 95, 38,
  40, 161, 181, 220, 226, 336, 366,
  400, 405, 414, 454, 609, 600, 797,
                                       வழ.] ஒழுகல், 30, 140, 286,
  971, 988, 967, 1004, 1021, 1023,
                                       445, 482, 524, 602, 694, 845,
```

| 429, 465, 645, 704, 796, 848, 902, 1053, 1098, 1153, 1307. | 503, 603, 874, 907. ஒழுகின்,<br>294, 359, 892, 974. ஒழுகின்,<br>244, 326, 326, 691, 896, 921,<br>1197; ஒழுகுபவர், 908. ஒழு<br>கான, 474. ஒழு-க்கு (§ 62)<br>=ஒழுக்கி, 48. ஒழுக் |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

1026, 1052, 1197, 661, 397, 398,

871, 875. ஒருத்தி, 1313. ஒ

ருங்கு 'at once,' 343, 554, 610,

733, 760, 951, 1056. @i. 24.

[30]

THE KURRAL.

855.

1073; டின்னரைச்சேர்ந்தொ

முகல், Ch. LXX.; ஒழுகுதல்,

444. 945, 111, 154, 446, 698,

ஒழுகும், 141, 278, 551,

```
கம் 'conduct, decorum ' (=ஆசா
                                     1085, 1318, 1323; with அன்று,
                                     1208; with கொல், 85, 1048,
  ரம்); 'rectitudo, ordo, supple
  morum' (B.). ஒழுக்கமுடைமை
                                     1081, 1328; with மன், 1206,
                                     1329. Ž. An interjection, 29,
  'mores, decorous conduct, confor-
  mity to the rule of life,' Ch. xIV.
                                     1088, 1176, 1204. (See a) or
  கூடாவொழுக்கம் 'unworthy
                                     பெடை.) 3. ஓவு (§ 62),
  conduct,' Ch. xxvIII. With தல்
                                     'cease.' [Commonly ஒய். Comp.
ஒருவு.] ஓவா 'unceasing,' 734.
  and $, 138='good and evil
  conduct'; with படிறு='faulty
                                     1205. ஓவாதே (§ 77), 'with-
                                     out intermission, 33, 933. 29
  conduct, indecorum,' 271, 275, 6,
                                     தல் (=ஓவுதல் மு ஒருவுதல்),
  21, 131–39, 415, 952. ஒழுக்கு
  <del>= ஒழுக்கம், 20, 148, 161.</del>
                                     'desisting from,' 653. [அளப்
ஒள் 'bright,' 727, 1125. ஒண்,
                                    பெடை.]
  760, 1009, 1088, 1101, 1240,
                                   ஓசை 'sound,' 27. [=ஓதை.
  Nâl. 102. ஒண்மை 'glory,
                                    Comp. ஓது and இசை.]
  brightness,' 844. ஒட்பம் [comp.
                                   ஓச்சு (§ 62), ' wield or sway as a
  இன்பம, தன்பம், நட்பம்], 404,
                                    sceptre, uplift in a threatening
  425. ஒளி 'light, sense of
                                    manner.' [ி உயர்த்து. Comp.
  sight; glory' [opp. @aff], 27,
                                     ஓங்கு.] _கோலோச்சும், 544,
  267, 390, 556, 653, 698, 870,
                                    545. ஓச்சி, 562.
  921, 939, 970, 971, 1118, 1329.
                                  இடு (§ 62), 'run.' ஓடா (§ 110),
'it runs not,' 496. இமெ 'it
  ஓளியார், ஒள்ளியர், ஒள்ளியவர்,
  487, 714.
                                    will run,' 496. மருங்கோடி
ஒளி (§ 64), 'hide.' [Comp. ஓழி.]
                                    'having transgressed, run to
  ஒளிக்கும் 'where will (he) hide
                                    one side,' 210. [மருங்கு.]
  With som:—the idea is of the
  'what (he) has hidden,' 028.
                                    benignant glance sent forth';
99 (§ 64), 'punish, blame, vex.'
                                    கண்ணேடாதவர், 576; கண்
  ஒறுக்கிற்பவர், 779. ஒறுத்தார்,
                                    ணேடாது, 541; கண்ணேட,
  155, 156. ஒறுப்பது, 561. ஒ
                                    578; கண்ணேடி, 579; கண்
  றுத்து, 579. ஒறுத்தல், 314, 550.
                                    ேணைட்டம், 983, 571-75, 577.
  ஒற்கம் 'misery,' 414.
                                    Ch. LvIII.] 900 'defeat,' 775
ஒற்று (§ 62), 'spy out, look out
                                    (=ஓட்டம், § 190).
  for, examine.' ஒற்றி 'having
                                  ஓது (§ 62), ஓதி, 'recite, study
 spied out, 583, 588, 927; 'sought for,' 927; 'examined,'
                                    the Vêdas, 834. [S. vad.]
                                    ஓத்து (§ 190), 'the Vedas, reci-
  1261. ஒற்று 'a spy, a detec-
                                    tation, 134.
 tive,' 581-90. ஒற்றுடவ் 'the
                                  ஓம்பு (§ 62), [comp. ஏம்], 'guard
 employment of detectives.' Ch.
                                    against; guard; attend to, watch
 LIX.
```

over, cherish, care for.' [With ##

சலோம்பு (§ 27), 'fear not,'

'keep watch and ward.']

ஒன்றுமை.

ஒன்*று*. See ஒரு.

See ஒரு.

132, 244. ஓம்பும் (§ 74), 968. ஓம்புக (§ 140), 'beware of,' phant in rut.' காடாக்களிறு an elephant in rut,' 1087. 506, 861. ` ஓம்ப (§ 92), 'should [களிறு.] be attended to.' [படி.] ஓம்பா கடி 'guard.' கடிகொண்டார் 'he (§ 121), 'that does not seduhas guarded (his heart against lously attend to,' 8g. (= ஓம்பா (§ 57) 'guard against, மல்) 'not guarding against or shunning,' 861. ஓம்புவான் reprehend, punish.' குற்றங்க முதல், Ch. xliv. கடிந்த, 658. (=ஓம்புபவன், § 88), 'he who கடித்து, 658, 668. attends to, cherishes,' 83, 84. கடு=கொடு, கடும், கடிய, கடு ஒரும், 40, 366, an expletive, டை, with the idea of ' hardness, supposed to be meaningless; swiftness, severity.' [Comp. perhaps from ஓர் 'consider,' பெரு, அரு ; also கொடு.]் கடும் and='mark well!' It is used 'fierce,' 386, 566, 567, 570, 1134, by Tiruv. with each of two con-1167. கடியன் 'a cruel man,' 564. trasted notions.' கம் த 'with severity,' 562. (§ 64) ஓர். 1. (§ 64), 357, ஓர்த்து (§ 77), 'ponder, examine.' [Comp. ஆர்.] 'be harsh, angry, suspicious.' கடுத்தது 'the soul's anger,' 706. ஓர்ந்து (§ 57), 541. ஓரார் கடுத்தபின் 'after anger has (§ 110), 695. @## 'having inarisen,' 603. கடாஅ' not exvestigated, 548. [Comp. § 97, citing distrust,' 585. (See அள of the form செய்யா. 2. See பெடை.) ஒரு. கடுகு (§ 62), 'hasten to an end.' க©கி, 564. [க**©**.]

கடாம் 'the secretion of an ele-

் ஓம்பி (§ 77), 549, 81, 85, 86, 88,

ஒள.

ஒள. See அவ்.

1175, 1200.

[32]

க.

கஃச், a quarter தொடி, 1037. கச் இ 'fault' [ / கச் = 'be bitter.' Seems to have the notion of 'bitter dregs.'] கச்டற 'faultlessly,' 391, 717, 845. [அற.] கட் [Comp. கட்டு, கடு.] கட்ப் பாடு 'obligation, duty' - ஒப் புரவு, 211 [படு]; 'munificentia, largitio' (B.). கடவுள் 'God,' title of Ch. I. கடவுள் 'God,' title of Ch. I. கடவுள் 'God,' title of Ch. I. கடவுள் பிருக்கு. [Comp. அருள், பொருன்.] கடன் 'duty, moral obligation,' 218, 638, 687, 802, 981, 1055. கடல் 'sea, the wide sea,' 10, 17,

103, 496, 1137, 1164, 1166,

with rel. part., 53, 230, 315, 372, 469, 478, 803, 837, 964, 1019, 1059, 1149, 1195. So also when கடை is inflected as விணக். we have கடைத்தம்=' although,'= and when it is in the place that, 637, 823. 3. 'The last, lowest place.' அறன்கடை 'outside of virtue,' பிறன்கடை ' neighbour's outer gate,' 142; 'porta exterior domui, et hic significat extra' (B.), 328, 729, 998. கொட்க 'so as to merit acceptance at last,' 663. കപ്പെഗ്രത്മെ 'at last,' 792. கடையர் 'the lowest,' 395. கடைப்பிடி (§ 64), 'persevere, hold on till the end,' 944. [194.] கட்டுனா[=கண்+துளா?], 'touchstone, test,' 505, 986.

'Eye' [S. akṣḥa;

கடை. [கடு.] 1. 'A limit, place.' (III. Gr. 63.) 2. 'Where or when,'

8ee ### 107, 184, 392, 393, 445, 500, 573-77, 581, 585, 686, 705, 709, 710, 775, 927, 1061,

கண்.

THE KURRAL.

```
[படாம்], 1087. 4. கண்ணேடு
1084-86, 1091, 1092, 1095, 1100,
1126, 1127, 1140, 1136, 1170-79,
                                   [ஓடு] ; கண்ணேட்டம் 'kind-
                                   ness.
1210, 1212, 1231, 1232, 1239,
1240, 1261, 1265, 1267, 1272,
                                 கண்டு. See காண்.
1280, 1283, 1285, 1290, 1311,
                                 கணம் [S.]. 1. 'An instant'
1315. கண்வி தப்பழிதல், Ch.
                                   [S. kshana], 29. 2. 'A class'
cxviII. கண்ணுள், 1119, 1125,
                                   [S. gaṇa]. ்தங்கணத்தர் 'those
1142. கண்ணர், 1180, 1305.
                                   of one's tribe,' 720.
2. 'Kindliness, pity'; 'miseratio,'
                                 கணிச்சி 'an axe,' 1251. [S. khan.]
1252. கண்ணேட்டம், Ch. LVIII.
                                 கண் 'an arrow,' 279.
'favourably, kindly regard.'
                                 ககம் 'wrath,' 130.
(See under & G.) 3. 'Place,'
                                 கதவு 'a door,' 1251.
52, 184 (?), 1055, 1058. யாங்
                                 கதுப்பு 'woman's hair.' கதுப்
கணும் 'everywhere' [யா], 864.
                                   பினுள், 1105.
It becomes='where or when,'
                                 கதுமென 'swiftly,' imitative
573, 574, 312, 349, 514, 521, 606, 740, 750, 955, 354, 670,
                                   word. (See என்.)
1292. 4. Sign of 7th case, 579,
                                 கர்து 'a stake, staff to lean on,'
223, 216, 217, 874, 878, 951, 34,
                                   507. [S. skandha.]
89, 117, 146, 176, 141, 135, 241,
                                 கயல் 'a fish : Cyprianus L., carp,'
284, 285, 286, 408, 493, 521, 590,
                                   1212.
517, 519, 503, 612, 613, 642, 668,
                                 கயமை [√கய=கீழ்] 'baseness,'
750, 784, 886, 806, 810, 832, 957,
                                   Ch. cviii. Nâl. Ch. xxxvi. ##
958, 986, 1059, 1061, 1044, 1099,
                                   வர், 1071-1080. [Opp. சான்
1101, 1174, 1197, 1090, 1153,
1284, 1243, 1309. இடைக்கண்
                                   மேரர்.]
'in the midst,' 473.
                                 கயிறு 'rope,' 482.
  கட்டு, உவிணக்குறிப்பு (= கண்
                                 ## (§ 66), 'conceal'; hence 'refuse
+ = 'it belongs to the place')
                                   to give.' [Comp. S. hri. Syn.
which still remains as a sign of
                                   மறை, ஒளி.] காத்தல், IO54,
7th case (§ 251), 27, 502, 513;
                                   1162. கரப்பார், கரப்பவர்,
='it is possessed of eyes,' 1083.
                                   1067, 1070. கரப்பாக்கு (§ 97),
  In compounds (see under
                                   'that it will hide,' 1127, 1129.
அஞ்சு, ஓமி, உண், வல்):—
                                   கரப்பின், 1051. கரப்பினும்,
I. 1. வன்கண் [வல்]=' bravery,'
                                   1271. # пін, 1053, 1055, 1056.
632, 762, 764. வன்கணூர்,
வன்கணர், வன்கணவர், 1198,
                                   கரவு, 1068, 1069; 'guile,' 288.
                                   கரவாது, 527, 1035, 1061.
1156, 726, 228, 689, 775, 1027.
                                 கரு 'black,' 1123. [கரும், கரி,
வன்கண்ண க 'what has cruel
```

city' [தறு], 773. 3. உறகண் கருக்காய் [S. கரு= 'trouble' [உற], 261. 4. இன் கண் 'pleasure' [இன்], 1152. 5. புன்கண் 'sadness' [புல்], 277. 'germ'] = 'immature fruit,' 1306. [காய்.] கார் 'dark,' 287. 1152; புன்கண்ணது 'gloomy-கருவி 'an instrument,' 421, 483, eyed,' 1222. 6. தாமரைக்கண் 537, 631, 675. [Comp. S. kri; ணன், Brahmâ, 1103. 7. இடுக் கருமம். கண். (See இடு). aff 'witness,' 25, 245, 1060. 1. а т பாடு 'sleep' [படு], [Prob. from கரு. கரி is 'char-1049. 2. கண்ணீர் 'tear' coal.  $[\cancel{B}\mathring{\pi}]$ , 555, 780, 828. [Comp. 107.] 3. கட்படாம் 'a veil' கருது (§ 62), 'think, devise, [33] LEXICON AND CONCORDANCE.

eyes,' 1222. 2. தறுகண் 'fero-

கார், கருமை. Comp. அர்.]

கரியார் those who are black,

```
ponder, aim at.' [Comp. പ്രെം
                                     கவரிமா [S.], 'the yak, bos grun-
  து.] கருத, 1028. கருதுப,
                                       niens,' 969. [ டா = டான்.]
  337 - கரு.தபவர், 485. கருதி,
                                     கவு மு 'dice,' 920, 935.
  285, 463, 484, 485, 687, 696, 700,
                                     ക്ഷയം 'anxiety,' 7.
  852, 949. கருதினும், 484.
                                     கவிகை 'umbrella,' 389.
கரும்பு 'sugar-cane,' 1078.
                                     கவிழ் (§ 57), 'be overturned,'
கரை. 1. (§ 57), 'call,' 527.
  2. 'Shore,' 1167.
                                       1114.
                                    கவுள் 'elephant's temples,' 678.
கருமம் [S. karma], 'work,' 266,
  467, 505, 578, 818, 1011, 1021.
                                    கவின் 'beauty,' 1234, 1235,
  In Nal. கம்மம், 393.
                                       1250.
  ಹಉ (§ 66), tr. and int., 'mix, join
                                      കവരായ (=Gamma), 'scandal,
    battle, embrace, arrive at.'
                                        evil report,' 1143-48, 1150. கவ்
    கவத்தல் 'embracing,' 1259,
                                        விது 'is full of scandal,' 1144.
    1276. கலப்பேன் 'I shall com-
                                      கழனி 'a field,' Nâl. 122.
    bine (the two),' 1267. கலந்து,
                                      கழகம் 'a gaming table,' 935,
    1121, 1246, 1268. கலந்தார்,
    'my husband,' 1212. கலக்கம்
                                        937•
    'affliction.' கலங்கு (§ 62, 160),
                                      கழல் 'the foot-ring of honour
    'be confused.' கலங்கிஞன், 1290.
                                        given to a warrior,' 777.
    கலங்காது, 485, 668. கலங்கிய,
                                      கழி (§ 57), 'pass off or away,
    1116. கலம், 1, 'An ornament,'
                                        slip off, surpass, exceed.'
    1262; with தல், 60; with அணி,
                                        [ 🗸 KAR.] = நீங்கு, செல்லு,
    575. 2. 'A vessel, pot,' 660,
                                        கழனு, மிகு. '(if fated evils)
    1000, 1029. ക്കണ് 'a vessel,
                                        shall pass away.' கழியும்
(= நீங்கும்) (§ 72), 'will slip
    ship,' 605, Nal. 206, 12.
  கலுழு (§ 60), 'weep,' 1171, 1173,
                                        off, 378, 1169, 1262. கழிய
    Nâl. 393.
                                        நன்று (§ 41, 170), 'an exceed-
  கஸ். 1. 'Stone,' 38, 505, 771.
கன்று (§ 62), 'grow intense';
                                        ingly good thing,' 404.
                                          கழி, root as adj. or adv. (§ 270
                                        (5) and Intro. p. xvii.). கழி
    with காதல், 284, 286. 2. (§ 70).
                                        தல்குரவு 'extreme poverty,' 657.
    'learn'; con. with அறி. [Comp.
    கேள்.] கல்வி (§ 190), Ch. xi.,
                                        கமிபேரிரையான் 'an excessively
    383, 398, 400, 684, 717, 939.
                                        great eater,' 946. கழிபெருங்
                                        காரிகை 'exceedingly great
    கற்க (§ 140), 391, 725. கற்றது
                                        beauty,' 571. கழிபெருங்கா
மத்தான் 'a man of exceeding
    (§ 87), 2, 650. σρρ things
    learned,' 'who has learnt,'
    391, 398, 722, 724, 727, 730,
                                        great lust,' 866.
    823. கற்று (§ 77), 130, 356,
                                      கழுவு (§ 62), 'wash.' கழாஅ
    396, 399, 503, 632, 686, 717,
                                        (§ 121), 'unwashed,' 840. (See
```

களன் 'an assembly,' 730. கற்றோர், கற்குர் (§ 87), 373. களர் 'sterile land, bog,' 406, 500. 393, 395, 403, 410, 722, 724, கல்லா, கல்லாத, 397, 949. கள் (ளு) 'use fraud'; 'pluck out,' 405, 814, 845. கல்லாதவன், weed '(§ 70, like Casir). [Comp. கவ்லாதான், 393, 395, 402-9, ക്തോ.] ``கட்டதனேடு, 55ō. கட் 729. கல்லார், 140, 408, 570, டபின், 1038. கள்வார், 200. 870. கல்லாமை, Ch. XLI. கள்ளார், 200. கள்ளாடை, Ch. கவர் 'grasp at,' 100. [கலர்ந்தற்று.] XXIX., 281. கள்வேம். 282.

கற்பவை

(§ 100), 140, 728.

729. குறறிலன, 414. கற்றும்

(§ 88), 391. கற்பினும் (§ 100),

அளபெடை.)

களம் 'a field,' 1224. [S. khala.]

E

THE KURRAL.

 $\lceil 34 \rceil$ 

```
கள்ளம், 1184, 1275, 282. களவு
                                  காக்கை 'crow,' 481, 527. [S. கா
  'falsehood, guile, theft,' 283,
                                    கம்.]
  284, 286, 287, 288, 280.
                          கண்
                                  காடி 'vinegar,' 1050.
  களவு 'furtive glance,'
                          1002.
                                  காண் (§ 70), 'see' [from கண்].
  கள்ளுண்ணுமை, Ch. xciii.
                                    [Comp. காட்டு, சிறக்கணி.] As
  (அதெரு), 'palm-wine, toddy,'
                                    interjection, 'behold!' 1202,
  1201, 1281, 1145, 1288, 920, 921,
                                    1294 [comp. 1185]. காணல்
 922, 924, 926, 927, 930.
                                    (§ 148), 1244. காண்டல் (=கா
  1288. கள்வர், 813, 1258.
                                    ணுதல்), 1213. காண, with
களி (§ 64), களித்தல்,
                          1281.
                                    படு, 114, 185, 298, 349, 1210,
  களிக்கொறும் 'drink,'
                          1145.
                                    1327, 1079, 1119, 1140, 1281.
  களித்தார்க்கு, 1288, 929, 930.
                                    காண்க (§ 140), 'let me see!'
  களித்தமியேன், 928, 838. களி
                                    1265. காண்கம், pl. of optat.
  'intoxication,' 923.
                                    'let us see!' 1301. (Intro.
களி அ [களி='the furious one'],
                                    p. xx. § 7.) காண்பு (noun,
  'elephant,' 500, 597, 714, 1087.
                                    § 190), 'the sight is rare,'
  [Comp. Nal. 358.]
                                    16. காண்பான் (as v.n. and
                                    fin. v.), 99, 656. காண்பர் 'they
களே 'weed,' 550. [Comp. கள்.]
                                    will behold,' 620, 1034. காண்
  (v.) களேவது 'which will re-
  move,' 788. கூளயாள் 'she
                                    பது (with அறிவு), 'the recogni-
                                    tion is wisdom, 355, 358, 423,
  does not nip off,' 1115. ക്യൂ
  யுதர் 'those who pluck out,' 879.
                                    424. காணும் (rel. part.), 224,
                                    710, 859, 930, 1112, 1286. ##
கஅ (§ 64), 'be angry.' கறந்த,
                                    ணின், 488, 821, 1040, 1051,
                                    1056, 1057, 1074, 1079, 1112,
கற்பு 'chastity,' 54, Nal. 381-90.
                                    1114 = காண்கிற்பின். Neg.:-
கனவு 'a dream,' 819, 1054, 1211–
                                    காண, 866, 1285, 1286; கா
  1220, Ch. cxxII. கனவுநில
                                    ணுது, II78, I283; காணுதவன்,
  யுரைத்தல். [Opp. to நனவு.]
                                    840: காணேன், 1167, 1285,
                                    1286; காணன், 849, 859, 1197;
கனி ripe fruit,' 100, 1191, 1306.
                                    காணர், 857, 1220. கண்டு, 277,
  [Opp. to காய்.]
                                    387, 399, 565, 1101, 1240, 1259;
கன்று. 1. See கல். 2. 'Calf.'
                                    (with அற்று), 249, 758, 1110.
  Nâl. 101, 115.
                                    கண்டும், 580, 1291. கண்ட, 491,
                                    668, 849, 1177, 1215, 1265, 1285,
கனம் [S.], 'weight, value,' 1081.
                                    1292. கண்டது, 300, 1071, 1146,
கா. 1. (காவடி) 'the bambû on
                                    1171, 1215. கண்டால், 1246.
  the shoulder which supports a
                                    கண்டான், 91, 141, 356, 1084,
  balanced load at each end,
                                    1090. பொழுதுகண்டிரங்கல்
  1163, 1196. 2. (§ 64), 'defend';
                                    'mourning because evening is
```

434, 883. காத்தல், 29, 385, 258, 352, 654, 699 (note how 632. காக்கு, 56, 130, 442, 549, the epithets vary!); 'sight,' 386. 642. காத்த, 385. காப்ப, 878. காட்டு (§ 62), 'cause to see, காப்பான், 24, 301. காப்பாற் றம், 388 [ஆற்று.] காப்பு, காட்டுதல்,929. காட்ட, 1171. காட்டிய 'in order to 57, 744, 781, 1038. காவா, 127, show,' 1313 (§ 97, note). காட்டி, 301, 305. காவாது, 535. 334, 454, 'showing itself as,' 28, 167. காட்டும், 706, 959. காட்

seen, Un. CXXIII.

முவான், 340.

காட்சி (§ 190), 'vision.' காட்

சியவர்,காட்சியார், 174, 199, 218,

வான், 127, 560. காவாதான், 435. காவலன் 'a king,' 560.

will ஓம்பு. காக்கும், 57, 42I,

429, 547. காக்கின், 301, 305.

штья, 122, 127, 132, 281, 305,

LEXICON AND CONCORDANCE.

[35]

```
±πG 'forest,' 742. [Comp. S. |
                                   கார், See கரு.
  kāshtha.]
                                   காரணம் [S.], 'cause, reason,'
காதல் 'desire, love,' 284, 440,
                                     270, 529, 530, 929.
  921, 1195, 1298.
                         [Comp.
                                   காரிகை 'ornament,' 571, 777,
  காமம்.] காதற் சிறப்புணர்த்
தல், Ch. cx111. Dec. as குறிப்
                                     1262, 1272.
                                   காவலன். See கா.
  புவினே (Intro. p. xxii.) :—காத
                                   கால், காலம். (See Nâl. 122,
  லம் (1 pl.), 'we love,' 1314;
                                     122.) 1, 'Wheel,' 496, Nal. 2.
  காதலே (2 sing.), 'thou (shalt
  be) desired,' 1118; காதலன்
                                     2. 'Foot,' 500, 840. 3. 'Stalk,'
                                     1115. 4, 'Foundation,' 1030.
  (3 sing.), 209; காதற்று
                                     5. 'Germ, shoot,' 959. 6. காலம்
  (3 sing.), 940; காதலர், கா
  தலார், காதலவர் (3 pers.), 'a
                                     ='time,' 102, 949, 631, 696, 516,
                                     675, 686, 687, 830; 'right time,
  lover,' 1150, 1208, 1099, 1185,
                                     opportunity, Ch. xLIX., 483,
  1211, 1216, 1219, 1224, 1246,
                                     484, 485, 487. [Syn. பொழுது,
  1278, 1308; காதல (3 pers.),
  440; காகன்மை (§ 154), 507,
                                     பருவம்.] கால், with rel. part.
  832. காதலி (§ 64), 940.
                                     poss. and neg., 1080, 601, 503,
  காதலிக்கும் 'will incite desire'
                                     695, 489, 14, 379, 859, 36, 1094,
  [' desire,' Nâl. 123].
                                     987, 127, 673, 674, 1218, 1296,
                                     305, 710, 930, 1285, 1286, 830,
காப்பு. See கா. (§ 190.)
                                     1166, 301, 763, 362, 1064, 1270,
காமம் 'desire, love, lust.' [S. kd-
                                     733, 773, 1104, 1179. ஒருகால்,
  ma.] காமத்தப்பால் 'pleasure,'
                                     248.
  Ch. cix.-cxxxiii. 1, 'Lust,' 360.
                                       கால (1) [? for காலே] 'the
  2. 'Love.' In Book III. it is
                                     morning ' [opp. to மாயே], 1225,
  the equivalent to இன்பம் : 1000.
                                     1226, 1227, 937. (2) for காஸ்,
  1092, 1131, 1137, 1138, 1139,
                                     'when,' 1094. (3) (=காலம்),
  1144, 1145, 1148, 1159, 1163,
                                     799.
  1164, 1166, 1167, 1175, 1191,
                                   காழ். 1. 'Stone (of fruit),' 1191.
  1196, 1201, 1202, 1214, 1247,
                                     2. (§ 64), 'grow strong, harden.'
  1251-1257, 1264, 1281, 1282,
                                     [கல்.] காழ்த்த, 879. காழ்ப்ப
  1289, 1306, 1326, 1330. காமக்
                                     'exceedingly,' 760; 'ita ut obdu-
  கலன் 'a pleasure-boat,' 605.
                                     rescunt, h.e. persistentiam ha-
  காம் (with உறு, q.v.), 399, 402,
                                     beant' (B.).
  649, 1133. காமத்தான், 866.
  காடநோய் 'the pains of love,'
                                            'forest,' 772. [S. ka-
  1159, 1175, 1255, 1280. காமன்
                                     nana. Comp. вп @.]
  'Cupid,' 1197, Nal. 391-400.
                                   கெட (§ 66). கிடந்தேன் 'I lay.'
காம்பு 'bambû,' 1272. [மூங்கில்,
                                     கிடந்தது 'what has lain open.'
  வேய்.]
                                     446, 583, 1001. கிடந்தமை
                                     'what has lain in anything: its
காய். 1. 'Unripe fruit,' 100,
                                     quality,' 959.
  1306. [Comp. கச் ; பழம், கனி.]
```

angry, 1313, 1319, 1320. காய் வார் 'those who warm themselves, '691. காயினும் 'though (you) are angry,' 707. காயார் 'he is not angry,' 1208. காய்வு 'anger,' 1246. காய்தி 'thou art angry.'

கா

2. (§ 57), 'be hot, angry.'

עונה 'scorch,' 77; 'will not be

[36]

THE KURRAL.

கிழ-மை 'essential quality, pro-

priety, 785, 801, 805. [Comp.

ழையும், 90. 2. 'An ear-ring,' கின்ஞர் 'friends,' 796. [Comp. 1081. கிழ், கெழு.] குறி (§ 64). குறி (வி. தொ.), 221; கீழ் 'under.' [Comp. கய, கிழ, குழக்கு.] 1. Adv., 929, 973. for குறித்து, 1095. குறித்தது, (pl.) 西南黃声 'what depends on,' 2. Case-ending, 389, 1034. 1013; 'what is indicated,' 704. 3. Noun, 'a base man' (= & w குறித்தடை 'the having in-வன், கடை), 1074, 1075, 1078, tended,' 827. குறிப்பு 'sign, 1079. 4. Verb (§ 57), 'depreindication, meaning, intention, ciaté, 801, கீழ்ந்து. 5. In comp. 696, 701-5, 1097, 1253. குறிப் with Do and LO, 409, 558. பறிதல், Ch. LXXI., cx. குறிப் குழ்மை, Nal. 341-50. பறிவுறுத்தல், Ch. cxxvIII. குடம்பம் [S.], 1029; (=குடி) குஅ'small.' குறந்தொடி, 1135. 'family.' குடம்பை 'egg, nest, குறை 'defect,' 612, 680, 908. shell,' 338. குடங்கர் 'hut,' 890. (§ 57) (முதாக்) குறைந்ததை (see முது), 'what is wise,' 707. (54 [S.]. 1, 'Family,' 171, 601-609, 887, 888, 898, 1022-28, 1030. குறையினும் 'if it be deficient, குடிசெயல்வகை, Ch. ciii. குறுகு (§ 62), குறுகுதல் 2. 'Subjects,' 381, 390, 632, 'the approach,' 820. குறகும் 542-49. 3, 'Noble family' (= 'when it approaches,' 1104. குலம்), 502, 681, 794, 952, 953, குறும்பு 'rapine, the work of the 954, 955, 957, 992. குடிமை, Kurrambar,' 735. குன்று (§ 62), 133, 793; Ch. xcvi. 'prosapiae 'grow less.' குன்றுவர் (§ 72), nobilitas' (B.), Nal. 141-50. 'will be brought low,' குடை 'umbrella,' 1034. [கவிகை.] குன்றும் 'will diminish,' 17, 239, Nâl. 3. 560. குன்றி (§ 74; =குன்றிய), diminished.' Apoc. கடைக் குணம் (=பண்பு) [S.] 'quality, குறை, III. Gr. 41.] குன்று attribute,' 982. குணத்தான், 9; (§ 121), 'of undiminished splen-' high quality,' 29,1125. குணன் dour, &c.,' 601, 736, 793. குன் 'good quality,' 504, 793, 868. றின் (§ 95), 'if it diminish,' 990. கு இ (§ 64). குதித்தல் 'escaping,' குன்றல் (§ 148), 'diminution, 269. 778, 811. [Opp. பெருகல்.] கு*த்து* 'peck, strike,' 490. குன்ற (§ 168), 'to fail, slightingly detract from,' 134, 898, குசை, an expletive, 1045. 961. குன்றுவ (§ 88), 'low குலம் 'family' (=குடி), 956-59, things,' 954, 965. குன்று 'உ 960, 1019. குலன், 223. hill' (from its conical shape), குவன் 'water-lily,' 1114, Nâl. 758, 898, 965, 29. குன்றி (= 236. 'the pointed') 'the abrus preca-குளம் 'tank,' 523. குளி (§ 64), torius'; its seed is of an intense scarlet, with a jet-black point: 'hathe on under water.' சுளி

434, 436, 549, 502, 504, 604, 609, 793, 846, 868, 957, 980, 1025, குழ-வி 'a tender infant,' 757, குற்றத்தவர் 'faulty ones,' Nal. 101. [Comp. குழை.] குற்றங்கடிகல், Ch. xliv. (5μρπιο 'an assembly,' 332, 840. கூகை 'an owl,' 481. குழுவு, 735. கூக்கு 'a dance,' 332. குழை [குழ='tender']. 1.(§ 57) 'Shrivel up, become sad.' கூடு (§ 62), 'assemble, come to-

number of Po amena ......

குழல் 'pipe,' 66, 1228.

CONCORDANCE.

த்தான், 929.

LEXICON AND [37]

965, 277. குற்றம் 'fault, defi-

eiency, 171, 188, 190, 272, 433,

detrahere' (B.). புறங்கூருமை, gether, be possible, fit; join in கர் embrace.' கூடல் (§ 148). Ch. xix. #\_@@r, 181. [Comp. 'embracement,' 1284, 1327, 1328, மீக்கூறும் 'extol,' 386.] 2. 'A division,' 950. கூற்ற 'it is of கூடுவேம் (=கூடுவோம்), 1310. கூடி, 1330; 765 (='combining'). four parts ( = கூற்றது). கூற் கூடிய (§ 74), 'the joy of love's m 'what is destined, death' (=年前の毎), 326, 765, 1050, embrace,' 1264. கூடியார் (§ 87), 'who are joined,' 1109. 1083. கூற்றம்=கூற்று, 269, னும் 'though they unite,' 887. 894, 1085, Nal. 7. கூடாது 'it combines not.' கூன் 'bent.' கூன்கையர் 'men கூடா, in comp.='inconsistent, with fists doubled,' 1077. feigned.' கூடாவொழுக்கம் கெடு. 1. 'Destruction '=ெக்டிவு, 'indecorum, Un. xxviii. siu 'feigned friendship,' Ch. 'indecorum,' Ch. xxvIII. ALLI Сво, 117. 2. (§ 68) 'Perish.' கெடுநீரார் 'those doomed to destruction' (வி. தொ.), 605. து: துவக்கடி 'meeting,' 394. கெடல், 612, 856, 893. கெடு With கை: கைகூடும் 'it is pos-தல், 208. கெட, 359, 360, 1266. sible, 269, 284. [Comp. Nannal, கெடுக 'let him perish,' 1062. 176.] #LG 'a cage,' 122. கெடுவல் 'I shall perish,' 116. கூம்பு, கூப்பு (§ 62, 160, j.), கெடின், 369, 854. ் கெடும், 'contract (oneself), shut up; bring together, fold.' கைகுடப்பி 109, 134, 166, 176, 283, 360, 435, 437, 448, 466, 474, 479, 'having clasped, folded the 480, 548, 553, 563-69, 601, 622, hands, 260. ் கூம்பல் 'con-763, 1028, 1056, 1069, 1203. tracting, folding up, as a flower,' கெடா, 809. கெட்டான், 967. கெட்டார், 15, 539, 1293. 3. (§ 64) 'Destroy.' கெடுப்பது, 425. கூம்பும்பருவம் 'when it is the season for holding in,' 490, Nâl. 215. 15. கெடுக்கும், 447, 937, 1043. கெடுப்பார், 448. கெடுத்து, 938. கூர், கூரும் 'sharp.' (See அர்.) கேடு (opp. to ஆக்கம், பெருக் கூரியது 'what is sharp, effective,' கம், நத்தம்), 'destruction,' 32, 759. கர்ங்=கரும் 'sharp,' 115, 165, 169, 204, 220, 235, கார்மை, கார்மையர் 599. 307, 400, 478, 642, 700, 732, 'sharp, clever people,' 997. (§ 57) in compounds: this is 736, 791, 796. அருங்கேடன், 210 [comp. 732]. common with அன்பு, &c., but கெழு, கெழுவு. 1. 'Intimacy.' only once in குறள்: வறங் கூர்ந்த 'having failed to yield [Comp. கிழ, கேண்மை.] With rain, 1010. தகை and தகைமை 'intimacy,' கூனி 'wages, reward,' 619. 700, 802, 803, 804, 807. 2. (§ 62) 'Be intimate, blessed.' செழிஇ # 40. 1, 'Provisions; boiled rice,' for கெழுவி (see அளபெடை) = 64, 381. கூழ்த்தது 'pro-visioned,' 745, Nâl. 1, 2. 'showing friendship,' 820; for visioned, 745, Nal. 2. 'Wealth,' 554. 3. கெழுவிய 'intimate,' 806. கெ 3, '(Grow-. . . . ، المسالة سد ، شد ، شد ، المالة الما

| ing) grain,' 550.                | ந்துக்கள் are undest, 1194.     |
|----------------------------------|---------------------------------|
| கூ.அ. 1. (§ 62) 'Say, announce.' | கேடி. See கெடி.                 |
| [Comp. Gr. கர்p and குடிம்ஏம.]   | கேணி 'a well,' 396. [S. khan,   |
| கூ.றல், 100, 638, 1236. இனிய     | kháni.]                         |
| வைகூ.றல், Ch. x. கூ.ற, 186.      | கேன். 1.'Lover,' 1222 [comp. இழ |
| கூ.றம், 183. கூ.றவான, 186.       | தெழு]; 'intimate friend,' 808,  |
| கூறி, 183, 980. கூறின், 22,      | 882. Pl. கேளிர், 187,615, 1267  |
| 933. கூருமை, 701, 704; 'non      | கேண்மை, 106, 441, 519, 709      |
|                                  |                                 |

[38] THE KURRAĻ.

```
2. (§ 70) 'Hear, ask.' கேட்டல்,
  65. CaiB, 1101. CaiL, 69,
  1076. கேட்டார், 643. கேட்க்,
 414, 416, 587, 695. கேட்பர்,
607. கேட்கும், 648. கேட்பி
ஹாம், 418, 423, 697. கேளா,
  418, 808. கேளாது, 804, 893.
  கேளார், 643. கேளாதவர், 66.
  கேள்வி 'hearing, receiving in-
  struction,' Ch. xLII., 413, 417,
  418, 419.
கை. 1. 'Hand' [? con. with
  செய்=செயி], 64, 260, 307, 727,
  788, 828, 838, 879, 894, 935
  (='business'), 1021, 1036, 1077,
  1157, 1238. 2. 'Measure,' 567,
  1271. 3. 'Propriety,' 832, 925.
  கைவிடு 'forsake' (see விடு), 799,
  928, 1245. கையறி 'be sensible.
  śkilful' (see அறி), 836, 925.
  கைப்பொருள் 'wealth,' 178,
  371. கையாறு 'affliction,' 627.
  கைத்து 'wealth,' 593, 758.
  கைசெய் 'work with one's
  hands,' 1035. கைகூடு'be pos-
  sible,' 268, 484. கைம்மாறு
  'equivalent,' 211, 1183.
  வேல் ' hand-javeliu,' 774.
கைப்ப (=கசப்ப), 'so as to be
  bitter to,' 389. [கை, கச.]
கொக்கு 'heron,' 490.
சொடி அ'jaw,' 1077.
கொடிது. See கொடு.
கொடு. 1. கொடும், கொடிய,
  'cruel.' [Comp. கடு.] கொடும்,
  1086. கொடிய, 1169. கொ
  டுங்கோன்மை 'tyranny,' Ch.
  LVI. Овя Овы 'cruelty,' 1169,
```

782, 792, 797, 799,

800, 807,

811, 812, 815, 818, 822, 839. கொடை 'a gift,' 390. கொடை யான், 526. கொட்பு 'a reverse of fortune,' 789. [? கொள்.] கொண்கன் 'a husband,' 1186, 1265, 1266, 1283, 1285. [Gærai ; but comp. கொழு.] கொழு-கன் 'a husband,' 55. [Comp. கொண்கன், and கேள்.] கொம்பர் (=கொம்பு), 'branch,' 476. கொல். 1. A particle: interrogative, nonne? 189, 228, 1220, 930, 1157, 1197; num? 263, 1203, 1204, 1205, 1207, 932, 1307, 1103; with என், 2, 70, 1225; என்னே, 188; and ஓ, 211, 318; with எவன், 1225, 345, and ஓ, 1171, 99; with wrg, 1211; with எவன் and மன், 1207, 1165; with p, 1081, 1328, 1048, 1004, 340, 1029, 1070. In an enumeration = 'whether . . . or . . . 'கொல் . . . கொல்லோ . . . கொல், 1081. 2. (§ 70), 'Kill.' கொல் (வி. தொ.), 'murderous,' 735. கொல்க 'destroy,' 879. கொல்ல 'crush,' 1078. கொல் லா, 984. கொல்லான், 260. கொல்லாமை, Ch. xxxIII. 321– 326, 254. கொல்லும் 'hurt, kill,' 304, 305, 532, 879, 1228. கொன்ற, 110. கொன்ருர், fig. 'murderers of,' 110. கொன்று (அறி) = 'rejecting,' 638; 'by murder,' 328; 'cut,' 1030. கொன்றன்ன 'as though one committed murder,' 109. 'கொன் ருங்கு 'as (it) has destroyed,' 532. கொன்றது 'what' has

q.v.]. கொடுப்பது, 166, 1005.

derer' (personification), கொடியர், 550, 1169, 1217, 1235, கொலே 'killing,' 325, 329, 550, 2. (§ 64), 'give.' 1236, 1237. [Comp. கொள், of which it seems 551. கொலேக்களம் 'battlefield,' 1224. கொற்றம் 'victo be a causal = கொள் + த: the tory,' 583. கோறல் for கொவ் verbs are correlative.] கொடுத் வுக்ஸ் (so சேறல்=செல்லுகல்), தல், 525, 725. கொடுத்து, 925. கொடுத்தும் 'though you pay a 254, 321. price for it, 703, 794, 867. கொள் (§ 56, III.), 'take, accept, கொடுக்கும், 924. [Comp. புறம், ] buy, approve.' [Comp. Θεπθ.]

1235.

கொடிது, 279,

crushed, 1048. கொல்லி 'mur-

[39] LEXICON AND CONCORDANCE.

1020. கொள்க, 161, 875. கொ falsehood the predominance, ளல். 1. 'Obtain, take, receive, 938. [Comp. 836, 845.] esteem, buy,' 134, 222, 279, 443, N.B.—கொள் (§ 106) is used in குறன் (1) as a verb; (2) as 450, 504, 530, 677, 702, 703, auxiliary (§ 259); (3) with nouns 714, 724, 745, 794, 795, 867, 925, 986, 401, 720. 2. 'Middle it forms verbs: thus, காதற் voice' (§ 106, 259), 442, 445, கொள்='love'; (4) compounded 588, 633, 679, 1026. கோடல் with மேல் (q.v.), 'undertake, (= கொள்ளுதல்; comp. சேறல், prevail'; (5) கொண்டு, as sign கோறல்), 646, 678, Ch. xLv., of 3rd case = 'by means of' Nal. 101. கொ(ள்)ன, 583, 1244, (§ 239). 699. கொள்ளும், 1092. கோள் கோடி [S.], 'ten millions, crore,' வேம், 976. கொளின், 630, 836, 337, 377, 639, 816, 817, 954, 939. கொளினும், 872. கொள் 1005, 1061; 'the point of any-ளாது, 256, 470, 627, 1016. thing' [S. कोटि]. 1, 10,000,000. கொள்ளாதான், 792. கொள் 2. 'A corner, nook.' அதினேர் னாக, 470, 699. கொள்ளா, கோடி நீனம் நந்தகோடி காதம் 1195, 1064. கொள்ளார் 'they 'the length of one of its recesses accept not,' 404. கொளற்க, was an infinitude of millions of 798, 827, 872. கொண்டு 'being Kádams. master of, 974, 22, 326, 1082, கோடு. 'Crookedness; a 1095 (see குறி), 603, 775, 831, curve,' 279; 'tusk' (கோட்டது 845, 921, 1146, 551. With a 'it is tusked'); ' branch,' கோட் டுப்பூ,1313; 'bank,' 523, Nâl. 215. noun='by means of': as sign of 4th case. கொண்டனள் 2. (v. §62), bend, swerve, deflect, 'she took,' 1315. கொண்டி, 659, 745. கொண்டவன், 307. become unjust.' Gang, 554, 559. கோடா, 1086. கோடா. து. கொண்டார், 551, 253, 1183, 520, 546. கோடாமை, 520, 115, 1195, 1205. சற்கொண்டான் 'her husband,' 51, 56. [Comp. 118. கோட்டம் 'perversion,' 119. கோடுகொடேறும் 'my கொண்கன. கொள்வர், 104, bosom swells with joy. Prob. 433, 68o. கொள்வார், 704, 813, an imitative word, § 273.] 1009. கொள்வது (with மேல்), கோல் 'staff, rod, pencil, sceptre,' 262, 1055. கொள்வற்று, 1187 (=கொள்வதற்று). கொள்ப வன், 713, 981, 873. கொள்கை 118, 542-46, 552, 554, 558, 710, 796, 1285, 390. ஊற்றுக்கொல், 'tenet, principle,' 899, 1019. 415. கோன்மை 'sway of the கொடக் (= கொள்ள), 'so as to sceptre.' செங்கோன்மை, Ch. accept,' கொட்கின் (=கொள் டv., 'just rule,' 556. கொடுங் ளின்), 'if (they) accept,' 663. கோன்மை, Ch. Lvi., 'tyranny.' Some say கொட்கு (§ 62), 'come கடுங்கோல், 570. செங்கோல். to notice, whirl round.' 390. வெங்கோலன், 563. (See Ormini. 

tain,' with other uses; 'giving

கொள் (கொண், வி. தொ, 1223,

[அவை], 401, 720; (with கொள கோள் (=கொளல், கொள் ளல்) 'holding a conference with கை). 1. 'Faculty of perception,' 9. 2. 'The taking,' 220, 780, learned men.' 3. 'Accepted principle கோமான் [S.], 'king,' 25. 1059. of action, 311, 312, 646, 662. கௌவை 'scandalous report.' கொளிஇ (மேல்), for கொளுவி, [அவர்.] See കുല്ക്കെ, 1143-48, from Garaga (§ 62), a causal 1150. deriv. of Garain=' cause to ob-

மகாட்டி [S. gōṣhṭī], 'assembly '

[40] THE KURRAL.

♥®!! (~ H.)

\_

சகடக்கால் 'a bandy-wheel,' Nâl. 2. [Comp. சாகாம்.] சமன் 'level,' 118. சமன்செய்த 'adjusting itself.' சலம் 'evil,' 660, 956. ſS. chhala. சா (§ 58), 'die.' [Comp. இற. விளி.] சாக்காடு 'death' [? 'the death-wilderness,' by met. for 'death'], 235, 339, 780. சாப்புல்லல் 'a deadly embrace,' (See புல்லு.) சாம் (=சாகும்), 397, 792. சாதல், 779. சாகிற்பின் 'if (they) die,' 780. [சாகு+இன்+பின் 'If . . . die—then.' § 95.] ## வாமருந்து 'Ambrosia,' 82. சாவாமைக்குக் காரணமாகிய மருந்து.] செத்தார், 214, 926, 1001. சாகாடு 'a wagon,' 475. [Comp. சகடே.] சாய் (§ 57), 'lean, fall.' [Comp. சேர்.] சாய 'while they are defeated,' 749. கண்சாய்பவர் 'those whose eyes incline,' 927. எதிர்சாய் 'oppose, resist,' 855, 858. சாயல் 'beauty,' 1183. ### (§ 57), 'draw near to, be joined with.' [Comp. Can, சாய், whose meanings it combines.] பின்சார 'afterwards.' சாரா (= சாராமல் and சாராத), 'void of,' 194, 815, 1047. ### ததா (= சாரா), 'approaches not.' (See தரு.) சார்தரும் 'clinging

Ŧ.

ளோர், சான்றவர் 'the excellent,' 69, 115, 118, 148, 197, 299, 328, 458, 656, 657, 802, 840, 922, 923, 982, 985, 990, 1014, 1078. சால்பு 'complete excellence,' 105, 983-88, 956, 1013, 1064. சாற்று (§ 62), சாற்றுவேன் 'I shall declare, 1212. கை 'a course of food,' Nâl. 1, 18. Explained by the Com. ஒருபிடிசோறு, கவளம் (in S. भिक्ष शः siktha). சிதை (§ 57, 62), 'perish, destroy.' [S. chhida and O & B.] கிதை-யாட்ல் 'without injury to, 578. சிதைக்கல்லாதார் 'those who cannot frustrate,' 880. [For form comp. 26, 863, 427 (1139), 219.] 'ruin,' 112, 597. செமிழ் (§ 64), from noun='box, casket.' சிமிழ்த்தற்று 'like as if one caught,' 274. சில, சிலர் 'few things or persons,' 649, 270, 1289. [Comp. A.m.] சிவிகை 'a litter,' 37. சிவல் 'a partridge.' 好の (§ 66), 'be distinguished.' [Comp. S. shrí; சர்.] சிறந்த, 531, 900. சிறந்தான், 515. செறப்பு 'anything distinguished; distinction, glory,' 18, 31, 58, 74, 75, 311, 358, 590, 630, 972, 977, 1012, 1208. சிறப்பின, 961. வான சிறப்பு, Ch. 11. கா*கற்*சி றப்பரைத்தல், Ch. cxIII. சிறக்கணி*த்த*ல். See சிற.

Garage Court anatoda dafanan' ra

of good and active exercise of it], 'real, perfect excellence.'

Ch. xcix., 981, 989, 990. சான்

499, 569.

and . Tole casions, agrence, 21,

clings to, leans on: a support,'

mean, servile.' சிற்றினம் 'low association,' 451. சிற்றினஞ்சே [41] LEXICON AND CONCORDANCE.

```
ராமை, Ch. xrvi. சிற்றின்பம்
                                      சுரும்பு 'a beetle,' Nal. 122.
  'sensual delight,' 173. ' சிறித
                                      சுவை 'taste,' 27, 253, 420, Nal. 1.
  'a little thing,' 102, 412, 1075,
                                      சுழலு (§ 56, III.), 'whirl.' சுழ
  1301, 1302. சிறிய 'little,' 963.
                                        வும் 'which will reach far and
  சிறிய(ா)ர், சிறியவர், 26, 680,
                                        wide,' 777. சுழன்றும் 'though
  815, 976. சிறகு (§ 62), 'grow
                                        it wander,' 1031.
  small.' சிறகும் 'will dwindle,'
  568. அறகுவ (Intro. p. xxii.),
                                      சுற்று (§ 62), 'surround.' [Comp.
  'things which will degrade.'
                                        சூழ், சுழலு.] சுற்றும் 'will
  சிறக்கணி (§ 64), 'wink, make
                                        surround, 1025. சுற்றப்படும்,
 the eye small.' கிறக்கணித்தாள்,
                                        524, 525. சற்றம் 'those who
  1095.
                                        are around, kindred, depen-
                                        dants,' 166, 451, 522, 524, 529,
சினம் 'anger,' 301–10, 431, 568.
                                        584, 1025. சுற்றந்தழால், Ch.
 [வெகுளி,கதம்.] சினத்தான் 'a
wrathful person,' 866, Nal. 61-70.
                                                சுற்றத்தார் 'kindred,'
                                        LIII.
                                        521.
मिरेका (§ 64), 'bud.' [S. jan.]
                                      சூது 'gambling,' Ch. xciv. 931-
  சிணப்பது 'what is produced,'
                                        940. [S. dyutam.] (5,5#, 932.
  1203.
சர் [S. sri], 'prosperity, glory,
worth.' See இரு, which is an-
                                     ⊕ (§ 57), lit.
                                                             surround:
                                        'ponder, contrive.' [சூற்று.]
                                        சூழ், 176. சூழும், 204, 324.
  other form of the same Sanskrit
                                        சூழின், 204. சூழினும் 'though
you devise,' 380. சூழற்க
'compass not!' 204. சூழ்ந்த
  word, 499, 778, 934, 962, 1010.
 [Comp. இற.] சீரல்ல 'ignoble
things,' 962. சீரார் 'worthy
persons,' 900. சீரல்லவர்
                                        445, 451, 461. சூழ்ந்தும், 640.
 'worthless persons,' 977. சர்
துக்கு (§ 62), 'weigh,' 118, 813.
                                        சூழ்ந்தவன், 204. சூழ்வான்,
                                        325, 445, 1294. சூழ்வத 'what
                                        must be pondered,' 1276.
  சீர்மை 'glory,' 123, 195. சீர்
                                                              சூழாமல்,
  (§ 62), சிரினும் 'flourish,' ç62;
                                        சூழாது, 465, 554.
                                        1024. சூழ்ச்சி ' circumspection,
  சீரு (§ 64), சிர்த்தவிடத்தும்
                                        deliberation, 671.
  'when things are favourable,'
                                     (4) (§ 62), 'put on, as a wreath.'
  490.
                                        சூடினும் 'if (I) put on,' 1313.
சீற 'be angry.' [Comp. செற.]
                                        சூடினீர் 'have you put on,'
  சேறின் (§ 62), 899. (So செறின்,
                                        [.ونيه . [Comp. عين.]
  900.)
                                      செ, செம், சே (see செய்). [Cp.
சுடரு (§ 62), 'shine.' [Comp.
                                               செம் 'right, kindly,
                                        [. أارهي
  சுடு.] சுடரும், 267.
                                        true, 91, 358, 390, 556, 1092,
# 68), 'burn.' # 4, 896.
                                        Ch. Lv. செங்கோன்மை 'just
  சுடச்சுட 'as it hotly burns,'
                                        government.' செந்தண்டை,
  267. சுடச்சுடரும், 267. சுட்ட,
                                                செப்பம் [செம்+பம்,
                                        30.
            சுடும் 'it will burn,
                                       comp. இன்பம், தன்பம்],
'equity.' செவ்வி 'oppor-
 destroy, torture,' 293, 306, 799,
  TOTO TOOM
```

ணம்.] சும் (§ 6). சமக்க 'endure, bear,' 488. [Comp. பொறு; S. ksham.]சுருக்கம், சுருக்கத்து 'in adversity, 963. [A.n.]

1019, 120% or upon, or Low, 1159.

சுதை 'lime,' 714. [Comp. சுண்

tunity, fitting time, 130, 565, 1289. ['Pulchritudo' (B.), 130, see Notes.] செவ்விது 'it is செவ்வியான் straight,' 279. 'the right-minded man,' 169. சே ' beautiful,' 1110.

செகு (§ 64). செகுத்து 'destroy,' 259.

விண்செ

[42]

## THE KURRAL.

செப்பம். See செ. செப்பு 'a casket,' 887. [? சேர்ப் 4.] செம்மல் [Ø ச], 'pride,' [செருக்கு.] செம்மா (§ 64), 'be haughty,' 1074. செய் (§ 58, 97), 'do, make, cause, acquire.' [Comp. S. kri.] விணத்தொகை. I. Root, [Intro. p. xvii. § 4 (b).] செய் தவம் 'asceticism that should be practised,' 265. செய்தக்க 'things fit for (one) to do,' 466, 663. செய்தொழில் 'the work (one) does,' 972. செய்விண 'the deeds done; work, business,' 455, 463, 653, 677. செய்தன்றி

'a benefit conferred,' 110.

is doubled in many editions; it

யல்வகை, Ch. xLvII. யல்வகை, Ch. Lxviii. பொருள் செயல்வகை, Ch. LXXVI. குடி செயல்வகை, Ch. ciri. V. Past tense, part. and nouns (§ 74, 77, 87). செய்கார் 'those who have done, 158, 208, 314, 320, 658, 987, 1162, 1243. து, 118, 246, 314, 388, 551, 563, 660, 815, 829, 878, 907, 934, 1025, 1028, 1035, 1073, 1275. தாங்கு [ஆங்கு], 289, 803. செய் தற்று [அற்று] 'is like doing,' 1303. செய்ச 'that has (been) done,' 101, 102, 103, 109, 313, 1175, 1176, 1225. செய்கது 'that which hath done,' 1240, 1279. செய்தவக்கண்ணும் [வ inserted; # sim ] 'even when -has done,' 312. VI. Fut. part. noun (§ 72, 74, 88). செய்வல் 'I will make,' 1023.

செய்வேன், 1211. செய்வர்,

need not be so.) செய்தன்றி யறிதல் 'the recognition of benefits conferred; gratitude,' Ch. xI.

II. Inf. mood, செய்ய (§.168); sometimes செய். செய் (for them) to do,' 446, 1001; 'in order to do,' 1021; 'if he does,' 466. செய்யப்படும் (§ 92), 'should be done,' 335. பட்டார் (படு) 'those on whom

it is conferred,' 105.

III. Opt. செய்க (§ 140) 'thou shouldst do, acquire,' 36, 669, 759, 893; 'he should do,' 512.

IV. Verb. noun, செயல், செய் யல், செய்தல் (§ 148), 'the doing,' 67, 182, 192, 274, 316, 318, 375, 634, 664, 677, 679, 832, 835, 894, 905, 975, 843, 954, 1090, 1201, 1226. செயற்கரிய 'things hard to accomplish,' 26, 489, 781. செயல் (an opt. in use, with ellipsis of வேண்டும்), 'do thou!' 33, 333, 461, 489 [cp. 470, 538], 471, 516, 518, 668, 673, 675, 676, 948, 949. செயற்பால (பால்) 'what ought to be done,' 40, 437, 672. செய்தற்பொருட்டு (பொருள்) 'for the sake of doing,'81,212. தெரிந்தைசெ செய்வான்,செய்வார். (1) '(they) will do, 26, 266, 640, 752; (2) '(they) who will do,' 120, 266, 295, 462, 516, 520, 584, 677, 758, 867, 909, 998, 1028. செய்ப (= செய்வார்), 1195. செய்வது = 'that which will do, the acting,' 541. செய்யும். (1) 'it will do, cause,' 57, 79, 272, 574, 803, 847, 941; (2) 'which will do, 219, 249, 545, 631, 672, 700, 751, 735, 1208. VII. Cond. செயின், செய்யி னும் (§ 95-97), 'if — do,' 116, 120, 175, 205, 319, 483, 484, 493, 494, 497, 537, 547, 559, 590, 804, 805, 808, 881, 965, 1257. செய்கிற்பாண் 'he who will haply do,' 515.\_ [கு+இன் inserted.] செய்வானேல் 'if he will do,' 655. [ஏல்—ஆகில்.] செயி<u>ன</u>ம் (§ 100), 'though (you) do,' 104, 109, 150, 157, 181, 308, 586, 807, 852, 1283, 1288. VIII. Neg. செயற்க 'do not!' [Intro. p. xx.], 205, 206, 327, 590, 655, 656. செய்யான்(ர்) (§ 110). (1) '(they) do not,' 164, 172,

173, 174, 210, 320, 654, 699, 956, 962; (2) 'he who does not,' 865. இசுய்யாது (§ 121).

33, 250, 594, 1269. செல்வார், (1) 'it does not,' 255; (2) 'not doing '=செய்யாமல், 219, 437, 472, 1185. செல்வான், 950. 538. செய்யாமல் 'not doing, செல்பவர் (பின்.), 1033. செல் though it has not been done,' வது, 767. செல்வாய், 1248. 101. [Other reading செய்யா செல்கிற்பின், 1170. **செ**வவு, மை.] செய்யா 'that does 766. செல்க, 684. செல்லா, not, 548, 553, 558, 569, 987; 302, 330, 561, 769, 1255. 'not doing '= செய்யாமல், 203. லாது, 18, 326. செல்லாதது, With அல்:---செய்யல 'they do செல்லாமை, 472. not,' 1086 ; செய்கலான் 'he செல்லான், 1039. செவ்வம் does not,' 848; செய்கலாதார் 'wealth, prosperity'; with விழு, 'they are persons who do not,' பெரும், தெடும், பழகிய, 31, 125, 26. 178, 216, 217, 241, 311, 332, 363, IX. Deriv. செய்கை (§ 143), 375, 400, 411, 437, 524, 555, 565, 'the work,' 631. செய்யாமை 566, 738, 757, 837, 937, 939, (§ 154), 'the not doing,' 157, 1000, 1006, 1007, 1008, Nâl. 261. 261, 297, 311, 312, 313, 317, 466, நன்றியில்செல்வம், Ch. ci., Nâl. 261-70. செல்வநிலே 655, 852. இன்னுசெய்யாமை, Ch. xxxxx. வெருவந்தசெய்யா யாமை. Nal. 1-10. டை, Ch. டvii. செயற்கை (opp. வர், 125, 472, 731, 752, 1010. இயற்கை), 'artificial method of சேறல் (=செல்லுதல்), 1256. acting, theory,' 637. பெண்வழிச்சேறல் 'uxoriousness,' Ch. xci. சேறி (=செல்லு செய்யவள், செய்யாள் [செ; S. வாய்), 1249, 1292 ; (=செல்லு), srî], 'Lakshmi.' 1244. Forms compounds with செயிர். 1. 'Desire, passion,' 258, த‰, q.v. 330, Nâl. 358. 2. (§ 64), 'Be Стая 'ear,' 65, 389, 411-18, 420, செயிர்ப்பவர் 'enewroth.' 694, 1199. mies,' 880. செனின் 'nurse,' 757. *செரு* 'a battle,' 569. Comp. செகு.] செறி (§ 56, I.; வி. தொ.), 'be செருக்கு, 180, 201, 346, 431, 598, 613, 759, 844, 860, 878, close, near, 1110, 1275. [G##.] செறிவ 'modest reserve, nearness,' 123, 684, 715; 'compressio, 1193; 'fascinum, est enim i.g. et metaphorice fraenatio' (B.) மயக்கம்' (B.). படைச்செ ருக்கு 'greatness, conceit, spirit, செற (§ 62), 'be wroth.' [சிறு.] infatuation,' Ch. LXXVIII. @# செறின், 897, 900. செறினும், ருக்கி (as from verb, § 62), 778. 'exulting in.' செற (§ 56, II.), 'hate, destroy.' [செகு.] திருச்செற்று 'destroy-செல் (§ 56, III.), 'go, proceed.' ing,'168. நாச்செற்ற 'paralysing செல் (வி. தொ.) விருந்து 'the the tongue, 335. தற்செற்று parting guest.' செல்லிடம் 'mortifying, afflicting,' 1009. G# 'favourable circumstances mairir foes.' 203. 421. 843. 860. nlace 2 ont 202 And Games

1151.

செல்

(பின்), 1293. செல 'go, pre-vail,' 422, 424, 686, 719, 722, 724, 728, 730. சென்று, 207, 335, 753, 784, 895, 966, 967, 1045, 1048. சென்ற, 422, 1261. சென்சி, 1210, 1231, 1263, 1269, 1278. சென்றது, 1284. செல்லும், 1255, 1256. செறுப்ப (as from

[44] THE KURRAĻ.

செற, § 64), 'suppress,' 1318. செருஅஅய் (=செறுவாய்) 'thou wilt fill up,' 1200. Сғ. See Оғ. சேண் 'afar off,' 869, 1231, 1269.

சேர் (§ 60, as தீர்), 'draw near to, be intimately related to' [###, செறி], 5 (வி. தொ. III. Gr. 153; opp. தீர்). So சேர்ந்த,

243, 492, 910 (with ஆம்+ சேர்ந்து). சேர்ந்த, 694. சேர்ந்து, 691. மன்னரைச் சோந்தொழுகல், 691. சேரின்,

498. சேரும், 179. சேர்வது, 731. சேர்ந்தார், 3, 4, 7, 8, 306. சேரா, 5. சேரா து, 734. சேராதார், 10. சேராமை, Ch. XLVI.

சேறல். See செல்.

சொரி (§ 57), 'sprinkle, scatter.' S. sru. சொல். 1, 'Word, talk, speech '

[உரை], 65, 97, 127, 819, 825, 826; 'a saying,' 70, 184, 200, 196, 198, 387, 642-46, 717, 721, 1046, 1096, 1097, 402, 607, 1147, 1154, 589, Nal. 311. 2. Fame, (good) report, 56, 1024, 453. வாய்ச்சொல், 91, 415, 959, 1100:

1198, 35, 564, 953. புன்சொல், 189. வன்சொல், 99. செவிச் சொல், 694. தீச்சொல், 128. பயனில்சொல், 196 (198). பண் பில்சொல், 194. இன்ஞச்சொல், 160, 159. கடிஞ்சொவ்லன், 386, 566. மழிலச்சொல்,66. சொற் கோட்டம்,119. சொல்வணக்கம்,

872. சொல்லான், சொல்லன்,

இன்சொல், 387, 911, 91–99, 525, 827. சொல்வன்மை, Ch. LXV., 647, 682. சொல்லாட, 1070, 405, 818. சொல்லேருழவர்,

சொல்லின், 96, 195, 200, 711, 712. சொல்லினும், 184, 197, 826, 1046, 1006. சொல்லற்க, 184, 200, 719. சொல்<u>வ</u>வ 'things that will speak,' 1232. சொல்லுவான், 191, 719, 722. சொல்லும், 160, 185, 193, Neg. சொல்லாயோ (?), 1241. செர்ல் லா, 697, 984. சொல்லாது, 403. சொல்லான்(ர்), 198, 199, 417, 635. சொல்லாதார், 728, 730. சொவ்லாமை, Ch. xx., 197. சொற்று=சொல்லினது, Nal. 313, 'belonging to words.' சோகா (§ 62), சோகாப்பர் 'they will suffer anguish,' 127. [S.

coka.] சோர் (§ 57), 'fail, faint, forget.' சோரும், 847, 1234. சோர, 818. சோரா, சோரார் (with வாய்), 'trip with the tongue,' 689, 721. Genia 'oblivion.

forgetfulness; segnitia,' 56, 405,

531, 586, 642, 647, 930, 1044,

1046. [Comp. பொச்சா.]

ஞாட்பு 'battle-field,' 1088. ஞாலம் 'the pendant globe of earth' (with epithets, always varied: மாயிரு, வியன், ஈர்ங் கண்டா, வளிவழங்குடல்லன் **Ш**п), 102, 141, 245, 484, 485, 557, 648, 999, 1016, 1058.

ஞானம் [S.] 'wisdom.' Not in K.: Nâl. 311.

கான் ம (= கான்), 'a day' (=

'a revolution'; see நாலு, ஞா [உடை, கூறு, கிளவு.] சொல லு.) [Comp. அன்று.] Only in phrase எஞ்ஞான்றும் (=என் லுதல், 648, 664. சொ(ல்)லல். 139, 192, 291, 634, 647, 696, 713, றம்), 'all the days, always,' 44, சொ(ஸ்)ல, 649, 1078. 718. 145, 317, 361, 439, 582, 635, 697, 701, 864, 870, 886, 903, 905, 910, சொல்லுக், 195, 200, 644, 645. 711, 712. சொல்லி, 187, 424, 921, 926, 927, Nal. 174. (See எ.) 646, 685, 686, 697, 724, 795, 1280, Nal. 312. சொல்லிய,664.

LEXICON AND CONCORDANCE.

635. சொல்லு (§ 70), 'speak.'

45

தகர் 'ram,' 486.

多(5) (§ 56, II., 117, 118), ' be fit, right.' Used often in compounds of which a verbal root is the first member: செய், கோன், and others. தக 'fitly,' 301. தகை 'fitness, excellence, beauty, appropriate quality'; 'conditio' (B.), 916, 1182. விழைத்கை, 804. பெண்டகை, 1084. கெழு தகை, 80<sub>4</sub>. பெருந்தகை(யான்), 217, 968. தலத்தகை, 1305. புலத்தகை, 1305. படைத்தகை, 768. அடற்றகை, 768. தகைய ணங்குறுத்தல், Ch. cix., 'pain arising from the beauty of the princess.' தகைமாண்ட, 897. தகைத்து 'it தகைசான்ற, 56. possesses the quality of,' 125, 486, 1064, Nal. 101, 211. ய, 643, 418. தகைமை (=த கை), 874, 613. தகைமையவர், 447-பெருந்தகையை, 1255. கெழுத்கையை, 700, 802, 803, 808. 多馬島 ' justice, integrity,' 111, 158. ### worth, 114. # & (§157), 51, 54, 466, 580, 805, 993; 1288. தக்காங்கு, 561. தக்கது, 220, 466, 663, 686, 732, 780, 1018, 1137, 1173. தக்கார், 114, 212, 446, 731, 897, 1006, 1051. தக்கான், 51. தக்கனன், 1316.

தங்கு (§ 62), 'abide, remain.' தங்கும், 389. தங்குதல், 671. தங்கி, 472. தங்கிற்ற, 613, 874. தங்கின், 608. தங்கியான், 117. தங்கா, 19.

தஞ்சம் 'utterly,' 863, 1300. :தடி (§ 57), தடிந்த 'diminishing,' தண் 'cool; low,' 1239. தண்ணம் 'coolness,' 30, 1277. [Perhaps தண் + அம்='the prince of the shore of the cool sea.'] தண் கொன்றும் 'will become cold,' 1104. (See என்.) தண்பதம் 'low condition,' 548.

தண்டு (§ 62), 'be relieved.' [தண்.] தண்டாதோய் 'remediless suffering,' 1171.

தண்டம் [8.], 'punishment,' 567. தக்கை 'father,' 67, 70, Nâl. 197. [தம்; the only words for father in K.]

தப்பு (§ 62), 'fail.' [Comp. தவு, தவறு.] தப்பா 'unfailing,' 217; 'omnibus obvia' (B.).

தம், தமியன். See under தான். தரு. See தா.

தருக்கு (§ 62), தருக்கி 'exulting in,' 935.

தல். 1. 'Head,' 9, 16, 488, 964. 2. 'What is chief,' 43, 47, 57, 151, 203, 295, 317, 322, 325, 411, 444, 579, 657, 687, 736, 761, 770, ஒருதலே, இருதலே 814, 1031. one side, both sides,' 1196. ஒருதலேயா 'decidedly, absolutely,' 119, 357, 634. *த*லேமக் soi 'leaders,' 770, Nal. 216. த‰க்கூடு 'assemble, join,' 394. து இச்செல்லு 'not that it may not make head,' 561. தஃப்படு 'attain to, gain, practise,' 88, 269, 348, 356, 1289. *த*லேவரு 'attack,' 767. தூப்பெய் 'assemble,' 405. ക്രോபിടി ' separate, 97, 258, 810, 955. Here த‰ = தலம் = ' place.'

தவம் [S. tapas], 'austerity, penance,' Ch. xxIII., 19, 261-66, 274, 295, 842. [நோன்பு.]

தவது 'fault, slip' [தவு], 469, கண (§ 56, I., 66), 'separate.' 1154, 1286, 1321, 1325. [Comp. [தண்.] · தணந்தமை 'separation,' 1233, 1277. தப்பு.] கணி 'abate.' தணிக்கும் (§ 64), தவு (§ 62), தவாஅ 'unfailing,'

'will alleviate.' 361, 367. தவாது 'not failing, தண், com. meanings of ஆற, heal and ceasing,' 368. 'தவல் 'failure, cessation,' 853, 856. தவ்வென் cool.

 $\lceil 46 \rceil$ 

THE KURRAL.

தந்தாள் 'she caused,' 1135. தும் 'it will fail.' (See என்.) கால், 131, 859, 1214. தரினும், தவ்வு = தவுவு 'failure.' 113. தருவது, 546, 839, 934. தருவார், 256. With சார் for தவ்வை (from தவு), 'the goddess of misfortune': elder sister of சாரா we find சார்தரா; for good fortune, முதேவி. சாரும், சார்கரும், 359; with தழுவு (§ 62), 'embrace.' திகழ், 1273; with படர், 1229. தாக்கு (§ 64). தாக்க 'to strike against,' 1068. தாக்கற்கு 'for 'embracing, loving,' 544, Nal. an assault,' 486. காக்கு 'an attack,' 599. காக்கணங்கு 213. சுற்றந்தழால் (=தழுவு தல்) 'love of kindred and de-'the goddess that attacks: pendants,' Ch. LIII., Nâl. 201-10. Lakshmi. தழீஇயற்று 'is as the embra-தாங்கு (§ 64), 'support.' [பொ cing, '913. (See அற்று.) று, சும.] தாங்கும் 'which will uphold, bear, sustain,' 151, 767. தளர் (§ 57), 'stagger.' நிலேத ளார்ந்தற்று 'is like losing one's தாங்கி 'bearing,' 733, 767. footing,' 716. தாங்காது, 990. தளிர் (§ 64), 'shoot, bud.' தாமமை [S.], 'lotus.' [மரை.] தளிர்ப்ப 'so as to spring forth,' தாமரையினர் 'she of the lotus: 1106. தளிர்த்தற்று 'as though Lakshmi,' 617. தாமரைக்கண் it budded,' 78. ணன் ' the lotus-eyed one : Brah-தள்ளு (§ 62), 'fail.' [Not used mâ,' 1103. in K. in its com. sense of 'push.'] தாய் [தாவு], 'a mother,' 69, 1047, தேள்ளும் 'it will fail,' 290. தன் Nâl. 15, 101. [அன்ணே.] ளினம் 'though it fail,' 596. தள்ளாமை 'non-failure, suc-தார் 'van of an army,' 767; 'equitatus' (B.). cess,' 596. தள்ளா 'unfailing,' தானே 'army,' 76, 77, 78, 770, 731. தன்னாது 'it fails not.' 1082. 290.

'having girt up the loins,' 1023. தாஅயது = தாவினத் 'which has தறுகண் 'undaunted bravery,' passed, stepped over,' 610. (See கண்.) *தாழ்* 'a bolt,' 71, 1251 [தாள்]; (§ 57), 'become low.' தன், தற். See தான். 'unfailing,' 620, 1024. தாழ்ந்த தனி. See தான். ' in subjection to,' 903. தாழ்வு தன்மை 'quality,' 767, 'depression,' 117,731. தாழ்ச்செ (See தான்.) தன்மைத்து, 355. 'neglect of duty,' 671. *த*ன்மையான், 5II. தன்மை தாள். 1. 'Foot': அ华, 7, 8, 9 . யவர், 855. [comp. \$#15]. 2, 'Effort,' 212, தா, தரு (§ 70), 'give.' [S. dá.] īo65 [முயற்சி]. தாளாண்மை *த*ரு, 1273. தரூஉம், 434. 'persevering effort,' 613, 617, தரும், 71, 98, 138, 171, 183, Nâl. 191-200. 275, 284, 296, 313, 321, 370, தானம் [S. dána], 'gift,' 19, 295; 416, 457, 492, 507, 508, 510, 663, with தவம். [Comp. ஈகை.] 522, 611, 619, 651, 658, தான் 'self.' 692, 700, 739, 785, 792, 845, Sing .-- (i.) தான், 853, 884, 885, 892, 902, 903, 11, 17, 43, 82, 206, 209, 250, 251, 911, 1044, 1162, 1229. தந்து. 272, 424, 446, 451, 305, 318, 327, 1089, 1183. தந்த, 212, 588. 380, 548, 540, 707, 792, 785, 515, தந்தார், 1182. *கந்தது*, 1065. 834, 835, 847, 848, 849, 862, 875.

LEXICON AND CONCORDANCE.

தாவு 'wasting,' 853;

தஅ (§ 68), 'bind.'

```
974, 977, 980, 1006, 1023, 1024,
                                    665, 670. விணேத்திட்பம்
                                    'strength in action,' Ch. LXVII.
1026, 1060, 1094, 1102, 1215,
                                    தடன் 'firmness,' 910.
1290, 268, 1202. (ii.) தன்னே
'oneself,' 206, 209, 250, 305, 316,
                                  திரி (§ 57), 'turn, change.' முகந்
974, 293, 1319, 439, 474, 978.
                                    தெரிந்த 'with changed counte-
(iii.) தனக்கு 'to —self,' 7, 847.
                                    nance,' 90. திரிந்தற்று 'as
(iv.) தன்னின் 'than oneself,'
                                    when it changes,' 452, 1000.
250, 603 (with உம்). (v.) தன்
                                                   நிலேயிற்றிரியாது
                                    அற்று.
'its, her, one's own,' 17, 251,
                                    remaining fixed,' 124, Nâl. 212.
69, 272, 318, 327, 387, 373, 161,
                                  知西[S. cri], 'prosperity, wealth,
186, 116, 1102, 838, 268, 875,
                                    goddess of fortune,' 168, 179,
630, 436, 535, 293, 244, 471, 608,
                                    215, 374, 408, 482, 519, 568, 616, 920, 1072. [Comp. ##.]
615. (vi.) தன்கண் 'in regard to
oneself, 794. PLUR.—(i.) επιώ,
                                    திரு நுதல் an epithet of a woman :
989, 1173, 1191, 1194, 1195, 158,
                                    one on whose brow Lakshmi
539, 319, 1103, 1076, 399, 1325,
                                    sits,' 1011, 1123.
1171, 1176, 1140, 1150, 843, 1169,
                                  திறம், திறன் 'worth, ability,
229, 646, 658. (ii.) தம்மை,
                                    method, opportunity, 157
843, 151, 1312, 1303, 237.
                                    ('aequitas, bonitas,' B.), 179,
(iii.) தம்மொடு, 470. (iv.) தமக்
                                    186 ('quod majus est,' B.), 441,
கு, 72, 319. (v.) தம்மிலிருந்து,
                                    501, 635, 644, 754, 1184, 1298.
1107. sinda 'than them-
                                    திறப்பாடு. See படு. பகைத்
selves, 68, 444. (vi.) sin 'their
                                    திறந்தெரிதல், Ch. LXXXVIII.
own,' 63, 64, 66, 68, 1024, 595,
                                  தின் 'millet' (with தூண, and
107, 237, 1191, 916, 158, 473,
539, 1015, 1051, 1205, 315, 584.
                                    opposed to 12801), 104, 144, 433,
                                    1282, Nâl. 105.
தந்தம் 'each one's,' 63. தத்தம்,
505. தமத் what is their own,'
                                  園部 (§ 56, III.), 'eat.'
                                                            தினல்
1107. தாமுடைய, 1299, 1300.
(vii.) தம்வயின், 846.
                                    'eating,' 254, 256. தின்னும்,
1244. தினிய (= தின்ன), 1296.
  தன் (தற்), for தன்னே, &c., in
                                    தின்பவர் 'eaters,' 252, Nal. 211.
comp., 878, 883, 529, 1009, 51,
                                  தீண்டு (§ 62), 'touch.' [Comp.
56, 157, 741, Nal. 101. கமர்
                                    [தொடு.] தீண்டல் 'the touch-
'one's own people,' 1300, 529,
                                    ing,' 65, 227, 1106. தீண்டா
881, 837, 814, 443, 444, 1027.
                                    (§ 110), 'infect not.'
கம் 'one's own (fate),' 376, 120.
                                  🕰 . I. 'Evil.' Its opp. is நல்.
கமியன் 'one by himself, alone,'
                                    தீவினே, 201, 209, 210. தீவினே
873. கமியன் 'a female alone,'
                                    யச்சம், Ch. xxi., Nâl. 121-30.
1007. தமியர், 229. தனியே
                                    தேதட்பு, Ch. LXXXII. திது, 302,
'alone,' 1296. தனிமை 'loneli-
                                    182, 190, 671, 192, 222, 282,
ness,' 814. கனிப்படர்மிகுதி,
                                    422, 531, 754. இயவை, இய,
Ch. cxx. 'The excess of solitary
                                    202. 202. 205. 208. 375. 130. 302.
grief' #off m falong' and
```

தீச்சொல், 128. தீவாழ்க் 'what gleams.' திகழ்கரும் *இயொழுக்க*ம், 138. கை, 330. 'which gleams.' (See தரு.) தீப்பிணி, 227. இயினம், 460. திங்கள் 'the moon,' 1146. [Comp. தீங்கு 'evil,' 827. தீமை 'evil,' திகழ்.] 984, 1000, 143, 291, 511. திண் (திட்), 'strength.' திண்மை மைத்து, 450. வாபதுப், 54, 743, 988. திண் ணியர் 'men of strength,' 666. திட்பம் 'strength 6 II. 'Fire,' 129, 202, 1159, 1260, 1104, 929, Nal. 224, 225. தேவச்சம் 'a smouldering fire,' திட்பம் 'strength, firmness,' 661,

அன்அது வப்பட, 530.

திகழ் (§ 57), 'gleam.'

THE

303, 62.

KURRAL.

தீப்பால், 206, Nal.

[48]

674. தீக்காய்வார் 'those who 2.), 378. 3. (as அப்பு, 5.), 'aid ; warm themselves at a fire,' 691. supplying their needs,' 263. தியுழி 'hell,' 168. தியளவு 'the துஞ்சு (§ 62), 'sleep.' [Comp. digestive power,' 947. துயில், தூங்கு.] தஞ்சல் 'slumbering, 1049. தஞ்சில் 'if it Si (§ 57, 64), 'free from, be slumber,' 1212. தஞ்சும, 1218. freed from.' \$# (opp. to

சேர், 5.), 'free from,' 6, Nal. 2. G<sub>I</sub> 'absolutely—so as to be free from, 348. Εππ 'that passes not away,' 1201, 508, 510.

தீர்த்தல் 'relieve thou,' 226. இர்ந்தார் 'men who have failed of, failed to do,' 612, 170.

தீர்ந்தன்று (தீர்ந்த து), 'has abandoned,' 612. தீராமை = தீராமல் 'so that it fails not,' 482. தீர்ப் பான் 'the remover of disease,' 950. Branch 'we shall get rid of,' 1063. தீர்க்கும் 'which

will remove,' 1241, 1275. தீர்ந்த

(as rel. part. and verb. noun), 'freed from, things devoid of,' 199, 292. *௲*, verb. root, 'enjoy' (§ 62); sometimes written அய், and

துவ்வு. I. தப்பார் (§ 88), 'those who will enjoy food: eaters,' 12. II. துவ்வான் (§ 110), 'he en-

joys not vigour,' 862; 'enjoys not his wealth,' 1006. அவ்வாய் 'thou wilt not enjoy,' 1294. துவ்வாதவர் (§ 121), 'those who eniou not affluence, the poor,' 42. தவ்வாடை (§ 154), 'nonenjoument : poverty,' 94.

III. தப்பு (§ 190). **1. 'F**ood which is enjoyed,' 12. [துப்பாக் கி, துப்பாயது]. 2, 'Enjoyment,' 12. துப்பாய்(≔இனிமையான) 'pleasant.' 3. 'Enjoyment of

vigour; strength,' 862.

கப்ப 'stern strength,' 805.

வெந்

தஞ்சினர் தஞ்சா, 1179. 'slumberers,' 926. துடை (§ 64), 'wipe.' தடைத்து

'having wiped away,' 615. டைத்தவர், 107. துணி (§ 57), 'decide.' தணிக 'decide thou,' 467. தணிந் தபின் 'after having decided,' 467. தணிவு 'decision, con-clusion,' 21, 533, 669, 671. த ത്നിച്ചതഥ of character, 383, 688. துணே. I. 'Assistance,' 471, 497, 651, 1299, 862, 875, 41, 42, 76,

132, 414, 242, 460, 635, 36, 51. துணேமை, 688. II. 'Companion,' 1168, 1222, 1263, 1234. பெரியாரைத்து ணேக்கோடல், Ch. xxv. துணே யார் 'companions, assistants,' 447. வாழ்க்கைத் துணே நலம்,

Ch. vi. III. 'Similarity,' 310. IV. ' அளவு,' 'until,' 156, 433, 22, 87, 104, 144, 397, 1282, Nal. 105, 218. தும்மு (§ 62), 'sneeze'; 'a

aneeze, 1318. தம்மல் 'sneezing,' 1203, 1253. அம்மினீர், 1317. அம்மிஞர், 1312. மிஞள், 1317. துயர் 'sorrow,' 1135, 1165, 1275 ;

துயரம், 792. [S. duh. Comp. துக்கம்.] துயில் 'sleep,' 605, 1103. [Comp. தாஞ்சு.] தாயிற்று (§ 62), 'lull

to sieep, 1108. 4. 'Enmity; strength put forth against' (opp. to தட்பு), 1165. துய் (§ 64), 'enjoy, eat.' [Comp. 5. 'Aid; strength exerted for,' துய்த்தல் 'enjoyment,' 377 தயக்க, 944 'enjoyment,' 1005. துய்க்க, 944. தையப்பத 106. IV. தப்புரவு. [For form துருவு (§ 62), 'seek for.' comp. ஒப்புரவு. உரவு seems to இயற்று (= தாருவி), 'is like seekstrengthen the meaning.] 1. (as துப்பு, 1,), 1050. 2. (as துப்பு, ing for,' 929.

ngthen the meaning.] 1. (as இயற்ற (= தருவி), 'is like seeking for,' 929.

LEXICON AND CONCORDANCE.

49

will hang,' 1163. தூங்கி 'al-துலே 'balance.' [S. tulá.] துவ lowing to be deferred,' 672. யல்லார் ' those not one's equals,' தூங்காது 'not delaying,' 672. 986. தூங்கற்க 'do without hesita-துவர (inf. of துவரு ' he harsh '), tion,' 672. தூங்குக 'do with 'much,' 944, 1050. தாங்காமை slowness,' 672. தாளக்கு, தாளங்கு (§ 62), 'not delaying,' 383. 'move.' துளங்க்ாது 'not wavering,' 668. துளக்கற்ற *தாண்* 'pillar,' 615, 983. தாண்டில் 'a fishing-hook,' 931. 'unwavering,' 699. துளி 'a drop of rain,' 16, 557. *தாது* [S.] 'a message, embassy,' 毎 p (§ 66), 'renounce (the world).' Ch. LXIX., 681, 682, 1211; ambassador,' 685, 686, 690, [Comp. தூரம்.] துறந்த, 342. துறந்தார், 22, 42, 159, 276, 310, 1228. 342, 348, 529, 586, 1188, 1250. *தாடு*ப 'a stack.' வைத்தூறு 'a துறப்பார், 378, 1017. துறவார், stack of straw,' 435. 276, 806, 1017. அறக்க, 342. துறவற்க, 106. துறவு 'renun-தாய் = தா 'purity.' தாய்மை ciation,' Ch. xxxv., Nal. 51-60. 'purity,' 159, 298, 364, 455, 688, நாணு துறவுரைத்தல், Ch. cxiv. 711. விணத்தூய்மை, Ch. Lxvi. தூறந்தமை, 1157. துறவாமை, தூயார் 'pure ones,' 456, Nal. 1050, Nâl. 226. 41-50. துறைவன் 'Lord of the haven.' தாவு (§ 62), 'let droop.' கைதா 1157, 1277. [துறை.] வேன், 'I will not relax my efforts,' 1021. தூலி 'down, துனி 'anger, sorrow, pain, poverty, feathers,' 1120. fear,' 769, 1010, 1223, 1294, 1306, 1322 [comp. துன்-பம்]; (§ 64) *தூற்று* (§ 62), 'defame, spread a 'sulking,' 1290. report.' தூற்ருகொல் 'doth it துன்பம் 'affliction' [opp. இன் not proclaim,' 1157. தூற்குர் பம்; S. dur], 106, 267, 368, 'they noise abroad,' 1190. தூற் 369, 615, 628, 629, 940, 1045, றும் 'which will bruit about,' 1052, 1223, 1299, 1307. துன்பு, 188. with உற, 94. தெய்வம் [S.] ' the divinity ; gods, துன்னு (§ 62), 'approach.' divine power,' 43, 45, 50, 55, துன்னி, 494. துன்னு, 1250. 619, 702, 1023. தன்னியார் 'friends,' 188, 494. தெரி (§ 57), 'be clear, discrimi-துன்னற்க, 209. துன்னுடை, nate, select.' Comp. Csi, 316, Nâl. 226. தேறு, தெளி.] தெரிதல் 'dis-##. 1. 'Hostility,' 685. 2. 'A crimination, 634, 717. பகைத்

துங்கு (§ 62), 'hang down,' see clearly, 503. தெரிந்து, 23, allow to be in suspense, pro-tract.' தூக்கி 'weighing,' 471, 132, 186, 501, 712, 1172. ரிந்துசெயல்வகை, Ch. xivii. 912. தூக்கார் 'they weigh தெரிந்துவிணயாடல், Ch. Lii. தாக்கின் 'if you not,' 103. தெரிந்த, 462, 712. தூக்கும் 'which weigh,' 103. will weigh, 118, 813. தூக்கம் *தெருள்* (§ 56, III.), 'know 'sleep,' 668. தூங்கும் 'which clearly.' `[தெரி.] தெருளா G [50]THE KURRAL.

விக்கக்⊪க்கை, ∧<del>ப் πν</del>ννιτι<del>ι</del> தெரிவர், 329, 104. தெரிவான், 27. தெரியான், 947. தெரியா,

583. தெரியுங்கால் 'when you

ceps' (B.), but?]. 3. See தாய்.

தூக்கு (§ 62), 'lift up, weigh.'

தேர்ச்சி 'accu-தான் 'he who sees not clearly,' தோரது, 509. rate knowledge, 635. தெவ்வ 'hatred.' தேவர் [S.], 'the gods,' 1073, Nâl. தெவ்வர் 'enemies,' 639. தெவ்விர் ' ve 112. foes,' 771. தேஅ 'know thoroughly, so as to தென் 'clear.' தெளி [comp. [Comp. தெளி, தெரி, தொரி, தெருன், தேர்] (§ 57), கேர்.] தேற, 501, 589. தேறுதல் 'become clear, trust'; (§ 64), 'promise.' தெண்ணீர் 'clear 'trusting,' 506, 507. தேறல், தேறினும்...தேரு... 825. water, 1065. தெளிகல் 'con-தேருன், 876, 848. தேறியார், தெரிந்ததொரிசல் 1154. தேறிய, 514. தேறற்க fidence.' 'trust after due selection.' Ch. . . . தேறக . . . தேறம், 509. தௌிந்தான் 'he (who) சேற்று (§ 62), caus. of தேற, but has trusted,' 508, 143; 'those used for it sometimes (§ 160). whose minds are clear from தேற்ரு தவர் 'those who have guile,' 353; 'one in whom you not gained the knowledge to . . . . have reposed confidence,' 510. 187, 289, 626, 649, 1054. தெளிவு 'clearness,' 464; 'con-றுதல் ' inspiring confidence,' 693. fidence, 502, 510, 513. தௌ ளியர் 'men of upright mind,' தேற்றம் 'certainty, confidence, 513, 766, 1153. [Comp. கெற்று.] தெள்ளித்தசொல் தேன் 'honey,' 1121. ' plighted word,' 1154, Nal. 219. *தொ*கு (§ 64 and 56, II.), 'col-*தெஅ* (§ 56, II., as அற), 'delect together, amass.' stroy.' தெறுபொருள் 'ene-குத்தார், 377. தொகுத்தவற் mies' spoil,' 756. தெற 'destruction,' 264. தெற 'will destroy,' 674, 883, 1104. தெறல் mor 'amidst all, collected to-தெறும் gether,' 322; (§ 87, 251), 'be summed up.' Gara 'concisely.' தெற்றென்க 'certainly,' 581. 685. தொக்க (=தொக்கவை), (See என்; கெற்று='certainty.') 'things in which all the three தென் [cor. of S. dakshina], agree=the sum of their consenting testimony,' 589. தொக் 'south,' 43. (See புலம்.) 医 (§ 77), 'having combined, தேயம் 'country.' [S. deca.] தொகை 'the தேயத்து 'through the lands.'

be worn away,' 888.

wear away,' 555, 567.

'they have been worn away,

metathesis from S. இரதம்.]

தெரி. Comp. தேறு.] தேரின்,

together, 545. Os sum total, 711, 1043. ேதய் (§ 57, 64), 'be worn away; *தொடர்* (§ 57), 'follow after, be wear away.' Gau 'while (it) is connected with.' [தொடு, ஒடு, worn away,' 96. தேயும் 'will தொடரார், 695. உடன்.] தேயந்த தொடர்கை 'connection,' 450. கொடர்பு, 73, 782, 806, 819, தேய்க்கும் 'which will 820, 882, 920. தொர்ப்பாடு 'connection,' 345, Nal. 211. தோ 'chariot,' 496, 667. [Qy. by தொடங்கு (§ 62), 'begin.' [தொடு.] தொடங்கார், 464. தேர் (§ 57), 'know, investigate தொடங்கற்க, 491. thoroughly.' [Another form of

கொடு (§ 68), 'touch; dig.'

[கோண்டு.] தொடின் 'if you

Z49. و ۱٫۵۵ و ۱٫۵۵ و ساسع ۱۱۳۵ و touch,' 1159. கொட்டு having 'attente inspicere' (B.). Сசர்த்த, dug,' 396, Nâl. 2. 441, 462, 541, 634. தேர்ந்த, தொடலே ' a கோான், 144 ('supple wreath,' 1135. [தொடு, § 64.] peccati gravitatem, B.), 508, 510. [51]LEXICON AND CONCORDANCE. தோறு, தோறும், தொறும், தொடி. 1. 'A bracelet,' and by met. 'a woman,' 911, 1101, 1135, 'every.' (1) With noun: #π 1234-38, 1275, 1279. (Without டோறும் 'every day,' 520; நா epithet four times; with epithet (2) With v. டொறும், 553. ஆய், செறி, குறந், ஒண்,பைந்; root: தவிறுறம், பயிறுறம், 783; களித்தொறும், 1145; அறி no epithet used twice.) 2. 'An ounce,' 1037. தோறு, செறிதோறும், IIIO: தொலே (§ 57, 64), 'perish, de-உறுதோறு, 1106. (8) With stroy.' தொலேவு 'destruction,' இழத்தொதுரஉம், உழத் தொ*து*ரஉம், 940. (4) With 762, 806. fut. rel. part.: வெளிப்படுந் *கொ*ல் 'ancient,' 762, தோறு, 1145. தொல்லே 'anti-1234, 1235. quity,' 806, Nal. 101, 166, 216. தோன்*ற*ு (§ 62), 'appear.' கோன்றல், 236, 1119. தோன் தொழு (§ 60), 'worship, serve.' தோன் றும், 371, 1322, 1324. தொழும், 260, 268. தொழுது, மி, 1253. கோன்றின், 236, 55, 970, 1033. தொழுத, 828. 884, 885, 958. தோன்றிய, தொழாஅர், 2. தொழாஅள், கோன்றுக், 236. 1328. தொழில் 'work, duty, தோன்மு, 479. தோன்முடை, mark, affair, 394, 428, 549, 560, 236. தோற்றம் 'appearance,' 582, 648, 833, 972, 1252. மிற்று (Intro. p. xxiii.), 977. 124, 272, 1003, 1059. தொழு, தொழுதோய் 'leprosy ' (! கொடர், Nil. 123.) GeπG 'wreath of flowers,' 1105. [தொடு.] *தோட்டி* [S.], 'a goad,' 24. *1*δ. தோணி 'a boat,' 1068. தோய் (§ 57), 'touch, embrace.' あ(§ 56, II.), 'laugh, be kindly, தோயாதார், 149. தோயார், deride.' தகல் 'laughing, cheer-914-16. கோய்வர், 917. fulness,' 860, 999. கோய்வன்ன 'as though it en-தகுதல்,

[தோய்வு+

veloped, 308.

தகும் 'will deride,' 271,

774. TO40. TO04. TO05. TO08.

ا • ۱۵ م مورسی ље, 187, 685, 786, 829, 873, 927, தோல். 1. 'Skin,' 80, 273. 1173. *ந*குப, 1140. 2. 'Beauty,' 1043. 3. 621. நகாஅ, 824. நகை as கல்), 'Suffer defeat.' 'laughter,' 182, 304, 694, 817, வெல்.] தோற்றவர் 'those 871, 953, 995, 1274. who have been worsted,' 1329. கசை (§ 57), 'desire.' Comp. தோல்வி defeat,' 986. நசைஇ 'desiring, அவா.] தோழி 'female companion,' 1284. 1263. (See அளபெடை) Comp. கோமம், fem. of கோ நசைஇயார் 'the object of my

ழன்.] கோள். 1. 'Shoulder, arm, person,' 149 (corpus, B.), 906, 916,

917, 919, 1103, 1105, 1106, 1113, 1218, 1233, 1236, 1237, 1262, 1265, 1272, 1279, 1325. 2. (§ 70, as கேள்) 'perforate.'

நயம்.] நச்சப்படாதவ**ன்,** IOO4. கஞ்சு 'poison,' 580, 926. 'poisonous,' 1008. தோட் கப்படாத்செலி 'the unopened ear,' 418. [Comp. தொளே.]

1043, 1156.

БL (§ 66) 'walk.' БСС 'gait, method, 59, 712, 1014.

desires,' 1199. நசை 'desire,'

கச்சு (§ 62), 'desire.' [தசை,

[52]

THE KURRAL.

கூடு 'middle,' 1008. [தன்.] தூது 'justice, impartiality,' 113, 116, 117, 171, 172. தூது இல கூம் 'equity,' Ch. x11. கூடுக்கு 'trembling.' தடுக்கற்ற 'firm.' தடுக்கு (§ 62), 'tremble.'

தடுங்கஞர் 'fearful war,' 1086. தடுங்கல் 'trembling,' 680. கண், கள், கட் 'nearness.' [Opp. சேண்.] தணியது 'it is near,'

சண். நட 'nearness.' [Opp. சேண்.] நனியது 'it is near,' 353. நனித்த 'it is near,' 856. நண்ணு (§ 62), 'draw near,' தண்ணேன் 'I draw not nigh,' 1311. நண்ணுர் 'foes,' 1088. நள் (§ 56, III.), 'be friendly.' நள்ளா, 912. நட்டல்,

784, 791. தட்பது, 786. தட்பின், 781. தட்டு 812, 830. தட்டு 791. தட்டார், 192, 679, 804, 805, 806, 826, 908, 1293. தண்பு 'friendship.' 74, 998.

தட்பு 'friendship' [தொடர்பு, பழைமை], 106, 107, 187, 338, 381,782-89, 790-98, 800-7, 821, 829, 830, 874, 1122, 1165,

Ch. LXXIX. தட்பாராய்தல், Ch. LXXX. தேட்பு, Ch. LXXXII.

கடாநட்பு, Ch. LXXXIII. கத்தம் 'advantage, gain,' 235. [S. ஆக்கம், ஆயம்.]

вшю, вшы, 'benefit, gain, pleasure, reason,' 97, 103, 192, 193, 194, 197, 216, 219, 314, 783,

860, 994, 998, 912. [Comp. soi, soms.]

தய (§ 66), 'desire.' [Comp. ததை.] தயத்தக்க, 580. தய வற்க, 439. தயந்தவர், 1181, 1232. தயவாமை, 150. தய வரதவன், 147. தயப்பித்தார்

(§ 160), 1189, 1190.

கல் 'good.' [Opp. தி, புல், சிற்.] I. In comp. தன், தற், 2, 314,

860, 138, 171, 60, 335, 460, 719, 746, 908, 1000, 1026, 1030, 1111,

103, 194, 292, 511, 712, 1013. நன்கு "what is good"; adv. "well," 458, 513, 534, 712, 719, 728, 1046. நன்றி 'a benefit," 67, 97, 102, 104, 108, 110, 117, 138, 422, 439, 652, 685, 994. செய்டு நன்றியறிதல் "gratitude," Ch. xi. நன்றியிற்குக்

செய்(த) நன்றபற்கல் 'grundude,' Ch. XI. நன்றியிற்கெல் லம் 'wealth without benefit,' Ch. ci. தலம், தலன் 'goodness, beauty,' 407, 457-59, 499, 511, 641, 651, 914-16, 958, 960, 982, 984, 1007, 1019, 1305. வாழ்க் கைத்துண் தலம், Ch. VI. தலம் புணத்துரைத்தல், Ch. cXII.

தலக்குரியர் 'men to whom goodness is a special property,' 149.

III. As வினக்குறிப்பு (§ 184).
தல்லான், 924, 1040. தல்லான், 905, 1305, 1011. தல்ல(னவி), 905, 1305, 1011. தல்ல(னவி), 96, 213, 300, 375, 379, 416, 679, 823, 826, 905, 981, 1115. தல்லது, 323. தன்று 'what is good, 'tis good,' 38, 49, 92, 108,

உறப்பு நலன் ழி தல், Ch. cxxiv.

109, 111, 113, 125, 126, 150, 152, 157, 197, 222, 236, 253, 297, 308, 323, 328, 379, 404, 456, 469, 655, 673, 715, 815, 908, 932, 967, 1072, 1038, 1190, 1225.

IV. Deriv. தல்கு (§ 62), 'grant a favour, be kind.' தல்குவ(ர)ர், 1150, 1156. தல்கார், 1199, 1248. தலகாதவர், 1213, 1244,

1249. தலகா, 1217. தலகா மை, 1181, 1190, 1232. V. தல்கூரு (§ 57) 'be poor'

[? 'seek for good']. தலகுரவு 'poverty,' Ch. லு., 1043, 1045, 1047, 657. தல்கர்த்தார் 'the poor,' 219, 1046, Nâl. 301.

களில் (§ 70), 'learn.' தவிஞ்றும் (வி. தொ.), 'whenever you learn,' 783.

ந்து 'fragrant,' 1231. [Comp. நாறு.] நரு 'palm-tree sap, . 1. 237 (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (197) (1

Comment to the second

## LEXICON AND CONCORDANCE.

களே (§ 57) 'become wet.' வி. | கிகழ் (§ 57), 'go on.' நிகழ்பவை தொ., 678. | 'things that happen,' 582.

[53]

```
கிச்ச=கித்திய 'perpetual.' [S.
т 'tongue,' 127, 129, 335, 641,
  1066.
                                       nitya.
БП & Lo [S.], 'snake, dragon,' 763.
                                    கிணம் 'fat,' 1260.
காகரிகம் [S.], 'urbanity,' 580.
                                    கிர (§ 66), 'arrange.' நிரந்தவர்
காடு.
        1. (§ 62), 'search out.'
                                       'those arranged,' 821.
                                                               நிரந்து
  Nal. 15, 101. | Used often with
                                       'setting in order,' 648.
  தேடு in common.] தாட, 739.
                                    கிரப்பு 'poverty,' 532, 1048, 1049,
  ъпф., 96, 242, 504, 511, 516, 553,
                                       1060, Nal. 287.
  561, 948, 1214. நாடிய, 518.
  தாடுக, 520. தாடா, 739, 74.
                                    கிரம்பு, கிரப்பு (§ 62), 'be full,
  தாடாது, 791. தாடாமை, 833.
2. 'A country,' 397, 553, 731-
                                       fill.' நிரப்பிய 'abundance,' 229.
                                       நிரம்பிய ' full, ample,' 401.
  740, 966, 1323. Enil 'they belong to the land,' 545.
                                    கில் (§ 70), 'stand, abide.' நிற்க
                                       (§ 140), 'stand!' 391; inf. 708.
ь поот, в поот. 1. 'Modesty,
                                       நிற்கும், 145, 232, 288, 544, 765,
  shame'; verecundia, albús, 502,
                                       946, 1141. நிற்பேம், 1260.
  902, 903, 907, 924, 951, 952, 983,
                                       நிற்பவை, 636. நிற்பது, 233.
  1011-17, 1020, 1089, 1132-34,
                                       நின்று, 11, 13, 184, 286, 468,
                                       771, 1053, 1055. நின்றன்னுர்
  1151, 1157, 1162, 1163, 1183,
              நாணின் மை
  1247, 1297.
                                       those who seemed to stand
  'shamelessness,' 1019. Би
                                      as . . .,' 898.
                                                      நின்ற 41, 698,
                                       ...., 090. நனற 41,098,
1019, 1157. நின்றவர்,771.
  டைமை, Ch. cii., 960, 1012,
  1014. நாணுத்துறவுரைத்தல்,
                                      நின்ரூர், 6, 29, 142, 806. நின்
  Ch. cxiv. (§ 62), 'be ashamed
                                      ருன், 176, 552. நின்றது, 543.
நில்லாது, 592; pl. 331. நிலன்
  of.'
          நாண, 314, 1018, 1149.
  நாணுதல், 1011. நாணுவார்,
                                      மின், 771. Forms compounds
  433, 794, 1015. நாணுபவர்,
                                      with எதிர், முன், கண்.
  172. நாணின, 1231. நாணர்,
                                        நிலம், நிலன் 'earth, ground,
  506, 1018, 1205.
                    தாணுடை,
                                      soil, country,' 3, 28, 68, 151,
  833. 2. 'A cord.' ஞாண், 1020.
                                      239, 307, 383, 386, 413, 452,
காள் 'day '[நாளே], 38, 156, 326,
                                      496, 499, 526, 544, 990, 959, 898,
                                      1039, 1040, 1094. இலவரை,
  334, 520, 553, 776, 808, 1146,
                                      234. நிலக்கு, 570, 572, 1003.
  1169, 1206, 1278, 1261, 1266,
                                        நிஸ் ' position, standing-place,
  1269, 1233. தானேம் 'I am
                                      permanence,' 124, 325, 449, 716,
  seven days,' 1278.
                                      745, 789, 964, 966, 1189, 1036.
ты [S.]. 1. 'Name,' 360.
                                      நிலேயின் 'things permanent,'
  2. 'Fear,' 149. [Beschi says
                                      331. உயிர்நிலே 'body,'80, 255,
  'âm nil significat.']
                                      290. நிலேமை = நிலே, 273. நடு
கார் 'affection.'
                     தாரின்மை
                                      வு நிலேமை, Ch. XII. நிலேயாமை
  'want of affection,' 833, 958.
                                      'instability,' 349, Ch. xxxiv.,
                                      Nâl. ch. i.—III. அந்நிலேயே,
370, 489, 967. நிலேமக்கள்
காவாய் 'a ship,' 496 [S. nau;
  navis, vavs.]
                                      'soldiers, rank and file,' 770.
```

```
(9 oz), emit iragrance.
                                          கனவு நிஸ்யுரைத்தல், Ch. cxxii.
       நாளு, 650. நாற்றம் 'fragrance,'
                                       கிழல் 'shadow,' 208, 742, 881,
       27, 1113, 1274.
                                          1309. நீழல், 1034.
     ь н ண்கு 'four,' 35, 146, 382, 390,
       501, 513, 605, 743, 766, 953.
                                       கிற (§ 64), 'place, put a stop to'
\lceil 54 \rceil
                                    THE KURRAL.
  (caus. of நில்). நிறுத்து, 1132,
                                       தீப்பின், 370, 969, 1154. நீப்பர்,
   1174.
                                       969. நீப்பினும், 327.
                                         II. நீங்கும், 195, 1124, 519,
கிறை (§ 57), 'become full' (caus.,
                                       1265. நீங்கியான், 341. நீங்கி,
  § 64). (Ćomp. சாலு, நிர்ம்பு.]
                                       246, 352, 353, 502, 592, 1234.
நீங்கிய, 98. நீங்கின், 495, 1104,
  நிறைய 'so as to be full,' 1282.
  நிறைந்த 'which is full or fills,'
  1117, 1272. நிறைந்தற்றே 'as though it were full,' 215, 523.
                                       1155. நீங்க, 358. நீங்கா, 383.
                                       நீங்காமை, 154, 562. நீங்கலர்
                                       [அல], 1216. நீங்கான், 864.
    நிறை. 1. வி. தொ., 28, 782,
                                         III. நீக்கும், 194, 327. நீக்க,
          2. 'Fulness, excellence,
                                       920. நீக்கின், 853. நீக்கியார்,
  modest reserve (=சால்பு), 57,
                                       330. 房毒局, 384, 436, 685, 787,
  864, 917, 1138, 1251, 1254.
                                       1132, 1160, Nâl. 1.
  றையழிதல், Ch. cxxvI., 'reserve
                                     கீக்தா (§ 62), 'swim.' நீந்தல், 8.
  overcome.' நிறையுடைமை, 154.
                                       நீந்தல 'they swim not,' 1170.
கினே (§ 64 or 57), 'think, reflect,
                                       devise.' [Syn. கருது, உள்ளு.]
                                       நீந்துவர், 10.
                                                      நீந்தார், 10.
  நிணக்க, 169; imp. 250. நிணப்ப,
                                     சிர. I. 'Water,' 13, 20, 149, 215,
  1202. நிணேயும், 674. நிணத்து,
                                       298, 452, 523, 660, 701, 718, 742,
  1241, 1320. நிணத்த, 1296.
                                       881, 929, 1038, 1066, 1093, 1121,
  நிணப்பான், 519. நிணப்பவர்,
                                       1147, 1161, 1170, 1174, 1309,
  1203. நினேந்து, 1209. நினேந்
                                       1323. 5(m) m ' tears, 71,
  தவர்புலம்பல் 'lamentation at
  thought of the past,' Ch. cxx1.
                                       780, 828 [comp. 1315]. Винц.,
  நிணயார், 1203. நிணப்பினும்,
                                       278. தெண்ணீர், 1065.
                                         II. 'Quality, essence,' 34, 881.
  1208.
                                       தெடு நீர் 'procrastination,' 605.
கீள் (§ 70, as கேள்). [Comp. தெடு.]
                                       கீரர் 'those who possess a
  நீளும் 'it will be extended.'
                                       quality,' 1319, 527, 782. நீரது
  1022; 'grow,' 1147. நீன 'so
                                       it has (this) nature, 221, 745.
  as to be prolonged, 1302.
                                       நீர்பை 'quality,' 17, 219, 1272,
  (§ 62), 'extend, prolong, delay.'
                                       195. நீர்த்து 'it is thus,' 431,
  நீடுக, 1330. நீடுவது, 1307.
                                       rob 777 Tras madenathon
```

```
'length,' 595. $6 'prolonged
duration,' 3, 6, 566, 1312.
                                        a nature that deteriorates,' 782.
                                         நிறைநீர 'things that improve,'
ீ 'thou,' 1123, 1221, 1242, 1249,
                                        782.
  1291. நீர் 'you,' 1319, 1320. நின்
'thy,' 1151, 1222, 1271, 1288,
                                        to, fitted for, destruction,' 605.
                                      து சுப்பு 'the waist,' 1115.
  1311. நின்னெடு, 1294. நின்
                                      துண, தட 'fine, subtle,' 407,
  னினும், IIII. தமர் 'your,'
                                        424, 726. _துண்ணிய 'subtle,'
  1318.
                                        373. துண்ணியர் 'a penetrating
£ (§ 64), 'remove' (act.).
                                        one,' 1126. நுண்ணியம் 'we are
கீ-ங்கு, கீ-க்கு (§ 62), 'remove'
                                        sagacious,' 710. துணங்கு (§ 62),
                                        'be subtle.'
  (a. and n.).
                                        fined,' 419. துணக்கம் 'refine-
    I. நீத்து, 1262. நீத்தார் 'he,
  they, who left,' 21, 325, 1220.
                                        ment.'
  நீத்தார்பெருமை 'the greatness
                                        cxxxII., 'the artifices of jea-
                                        lousy.' தட்பம் 'subtletv.'
  of those who have renounced
```

தீ*ட்*டம்

歩二切 (§ 62), 'stretch out,' 796.

[நீட்டல்.] நீன (adj.), 'pro-

all.' துற, Ch. 111. நீத்த, 1149.

longed, 234, 1022

நன்

[55]

LEXICON AND CONCORDANCE.

\_தைணங்கிய 're-

்புலஙிதுணக்கம், Ch.

தைல் 'brow,' 1238, 1327.

றர**ு, ///, ∗**⊥4ე• *அற்ற வ*ய்ய ப்பபட hast a good nature,' 1111.

மென்னீரள் 'she is tenderer,'

1111. பின்னீர 'things having

கெடுநீரர் 'men doomed

```
Опьр 'way,' 6, 324, 356, 477.
 ணுதலாள், 908. திருநாதல்,
 1123. திருந்தனல்லவர், 1011.
                                    [வழி.]
  ஒண்ணுதல், 1088, 1240.
                                  கேர் 'similarity.' (§ 57), 'yield;
த த (§ 64), 'extinguish.' ததப்
                                    agree; vow.'
                                                  தோவது, 733.
                                    தோர், 821. நேர்ந்தேன், 1181.
  பேம், 1148.
                                  Съп (§ 58), 'suffer pain, grieve,
நுமா. See நீ.
                                    complain of.' [Comp. நோல்.]
தாழை (§ 57), வி. தொ., 'enter,
                                    தோ 'suffering pain' (=தோய்),
  penetrate,' 407. _ துழைந்து, 130,
                                    157; for நோவ 'things which
  [' B. reads உழைந்து.']
                                    are meet to bring pain,' 805.
துனி 'tip," 476.
                                    தோவல் 'I shall suffer,' 1236.
நூல் 'a scientific treatise,' lit.
                                    தோதல், 341, 1308.
                                                        தோவார்
  'thread' [Nanuûl 24], 401, 410,
                                    'they should complain of,' 237,
  440, 543, 560, 636, 683, 726,
                                    1219. தோவற்க 'don't bewail
your sorrows,' 877. தோவது
  727, 743, 783, 1273.
  பனுவல்.] நுண்ணியநூல், 373்.
                                    the complaining of, 237, 1242.
  உரைசான்றநூல், 581. நூலோர்
                                    தொந்து, 1236. தொந்தது, 877.
  'scientific writers,' 322, 533,
                                    தொந்தார், 1308.
  683, 941.
                                       நோய் 'pain, disease,' 261,
_தா அ 'hundred,' 932.
                                     286, 315, 320, 359, 360, 429, 848,
கெகிழு (§ 57), 'become loose,
                                     851, 853, 941, 946, 947, 948,
  flaccid ; slip off.' தெகிழ, 1236.
                                     1091, 1102, 1147, 1159, 1160,
                                     1161, 1162, 1171-76, 1183, 1200,
கெஞ்சம் 'mind, heart, con-
                                     1226, 1227, 1241, 1243, 1255,
  science,' 116, 253, 272, 706, 910,
                                     1266, 1280, 1301, 1303.
   917, 1252, 1259, 1299, 1300,
   1310. [Syn. மனம்.]
                                   கோக்கு (§ 62), 'regard, look
    தெஞ்சு, 276, 281, 288, 293, 842,
                                     a.t.'
   917, 1053, 1081, 1200, 1284,
                                       I. Act. கோக்க, 90, 1047,
   1242, 1246, 1248, 1249, 1264,
                                     1008. தோக்கி, 93, 189, 528,
   1291, 1292, 1295–98. தெஞ்சே,
                                     542, 673, 701, 708, 1093, 1173,
   1112, 1237, 1241, 1243, 1244,
                                     1279. தோக்கின், 528. தோக்
   1245, 1247, 1291, 1293, 1294.
                                     தெனும், 1320. தோக்கிய, 1172.
   தெஞ்சத்து 'in or of mind,' 115,
                                     நோக்கினீர், 1320. தோக்கிஞன்,
   161, 288, 928, 1072, 1204, 1205,
                                     1082, 1093. தோக்கு தல், 1082,
   1250. நெஞ்சினர், 243, 1260.
                                     1000. தோக்கும், 1004, 1114.
   தெஞ்சத்தான், 169, 185, 1128,
                                       ÍÍ. Neg. தோக்கா, 1094, 184.
   1218. தெஞ்சொடுகினத்தல்
                                     நோக்காத, 148. நோக்காது,
   'colloquy with one's own heart,'
                                             தோக்கான், 528, 865.
   Ch. cxxv. தெஞ்சொடுபுலத்தல்
                                     நோக்காமை, 1095.
   'quarrel with one's own heart,'
                                       III. Deriv. தோக்கு 'a look,'
   Ch. cxxx.
                                     076, 1082, 1089, 1091, 1099.
                                     தோக்கம். 'look, glance,' 1085,
 கெடு 'long, extensive,' 605.
   [Comp. நீன்.] தெடும், 17, 495,
                                      1092.
   496, 566. தெடுதீர் 'tardiness,'
                                    கோல் (§ 70, as கல்), 'suffer,
         OFFICE TIES OFFICE
```

005. Wp 44 W, 1109. perform தோ.] penance.' [Comp. 562, 943. 261. தோன்றல், கெய் 'ghî,' 1148. தோற்றல், 269. தோற்முன், கெருஞ்சி 'a thorny plant: tri-70. தோற்பார், 48, 160, 270. தோற்கிற்பவர் (Intro. p. xxii. 9), bulus terrestris.' 159, 267. தோனு, 1132, 1163. கெருகல் 'yesterday,' 336, 1048. தோலாதவர், 270. நோன்மை தெருதற்று, 1278.

[56]

THE KURRAL.

'penance, suffering,' 48, 984. நோன்பு, 344. பசை 'tenderness.' [பசு.] பசை யினள் 'the tender maiden,' 1098. பசு 'green, tender.' [Comp. பைம், பச, பச்சை, பகசெ.ி பசுப்புல் 'the green grass,' 16. ப்சுமண் 'unburnt clay,' 660. பசி 'hunger,' 13, 225, 227, 656, 734. அழிபசி 'ravening hunger,' 226. (§ 64) 'suffer hunger,' பசிப்பர், 837. பசித் 少, 944. படர் 'sorrow.' படர்மெலிந்தி ரங்கல், Ch. cxvII. தனிப்படர் மிகுதி, Ch. cxx. (§ 57) படர் தரும் 'will spread.' [Comp. தா.\

படாம 'a veil,' 1087. படி 'the earth,' 606. படிவத்தர் 'ascetics,' 586 [corr. of S. பதிவிருத்தன்.] படிது 'deceit,' 91. படிற்கு (Listin 'pretended good conduct,' 271, 275. படு. It is often added to trans. verbs and forms a passive; comp. § 92, 262. I. 山色 (§ 56, II.; root, for பட்ட or படும்), 'will be, turn out to be, result, accrue,' 172, 279, 676, Nâl. 7, 239, 246. படல் (v. n.), 'closing,' 1175, 1136 [comp. 1049]. படுதல் (v. n.), with பாழ், 83; with என, 967; with இரக்க, 224, Nâl. 18, 29, 277. UL (inf. mood, § 97,

41), 524, 922, Mai. 295, 304; ='to become spring' (with a noun), 231, 237; forming an adv. (§ 168), 640, Nål. 116, 156. பட்டி (part., § 77), 'having suffered, 127, 597, 996; 'fallen under,' 1074, 1297, 111, 266, Nâl. 47, 66, 317. படின் (§ 95, 97), 216, 217, 272, 558, 886, 977, Nâl. 154. படினும் (§ 100), 654, 896. பட்டது (past tense, § 70\*), 1176; (as part. noun, § 87), 49, Nâl. 117, 160, 196, 212. ロட டன்று (=பட்டது; அன்று for அத), 999. பட்டேம் (ஏம்= ஓம்), 699. பட்டார், 105, 348, 819, 920, 936, Nâl. 229, 285, 287, 325. ロニー (§ 74), 'endured, enjoyed, 408; 'felt,' 878,

1140, Nâl. 6, 38, 91, 108, 110, 129, 180, 197, 237, 291. படும் (fut. tense, § 72.) The 3rd neut. used for all genders and both numbers; = will be or suffer, 50, 114, 169, 185, 186, 214, 191, 298, 349, 388, 405, 525, 575, 625, 665, 822, 824, 826, 836, 850, 947, 958, 1037, 1045, 1046, 1047, 1096, 1138, 1254, 1327, 1078, Nâl. 6, 9, 150, 176, 236, 242, 274, 288, 306, 326, 340, 345, 347, 350, 373, 100; ='should be,' 131, 154, 202, 265, 335, 412, 501, 589, 698, Nâl. 37, 42, 89, 133; =rel. part. (§ 74), 453, 1145. படுவர்='they will be,' 927, 1078, 356. படுப (ப=

வார்), 810, 626. படுவ (§ 88) ='things that will be,' 172. படுவார் (§ 87)='those (that) will be,' 1193, 1194, 1289, Nâl. 139, 180, 208, 272. பட்டார் (§ 87)='those that have endured,' 895, Nâl. 21, 136. ⊔@ வத=' that which will be,' 291, 324, 379, 438, 591, 801, 844. பட்டவர் (§ 87), 269. படுபாக்கு (§ 97)='that (it) will ensue,' 136, 164. பட்டாங்கு 'as it suffers,' 1189. (See ஆங்கு.) படாஅர் (§ 110), 921, 1194. படாதி (§ 121, poet. for படாதே), 'set not!' 1210. படாது, 702, Nâl. 134, 183. படாத (§ 121), 776, 418. படா(அ) (§ 121), 1140, 1108, 1087, 1115 (§ 110), Nâl. 142, 169, 250, 255. படாதவர் (§ 121), 623, 1004. படாதார், 88. படாமை (§ 154, used for படாமல்), 38.

II. படுப்பது (§ 64, 87), 'that which will cause to be,' 460, 465. படுத்து (§ 77), 512. படுக்கும் (§ 72), 372. டடுப்பர்

# [57]

(§ 72), 623. படுத்தான், 590. |

LEXICON AND CONCORDANCE.

படுத்தும் (§ 100), 747. III. பாடு, (1) 'anything that befalls, or is suffered'; then (2)

c., 991 – 1000. பண்பிஞர், 579. பண்புடையார், 996. பண்புடைமக்கள், 62. மக்கட்

```
பண்பில்லாதவர் 'those
                                   desti-
  'dignity, honour,' 409, 597, 768,
                                    tute of human feelings, 997.
  906, 995, 1237, 1322, Nal. 105,
                                    பண்பாற்ரூர் 'those who act not
   187, 252, 281, 340. In com-
                                    worthily, ' 998. பண்பிலன் 'a
  pounds:--இடர்ப்பா @ 'affliction,'
                                    worthless person,' 865, 1000.
  624. உடம்பாடு 'agreement,'
                                    பண்பின்மை, 851.
                                                         பண்பில
  890. ஊறபாடு 'hindrance,'
                                    தனே, 871.
                                                  பண்பல்ல, 700.
                                    பண்பில்செல், 194. பண்புடை
  945. ஏகப்பாடு 'disgrace,' 464.
  ஐயப்பாடு 'doubt,' 587. கடப்
                                    யாளன், 874.
  பாடு 'duty, obligation,' 211, Nal.
                                  பண்டம் 'material, goods,' 475.
  261. கண்பாடு 'sleep,' 1049,
                                  பண்டு 'formerly,' 1083, 1133.
  Nâl. 366 [comp. Nâl. 169].
                                  பு கம் 'foot, manner,' 548 [S. pada;
  திறப்பாடு 'ability,' 640.
                          தொ
  டர்ப்பாடு 'connection,' 345.
                                    see தண்]. எண்பதம் 'easiness
                                    of access,' 548, 991.
  மாறுபாடு 'disagreement,' 945.
                                  பதடி 'chaff' (B. scoria!). [Comp.
  வன்பாடு (வன்பாட்டது 'what
  pertains to impudence '), 1063.
                                    பதர்.]
    IV. ⊔® is compounded with
                                  பதி [S.] 'place,' 1116, 1229.
  புறம், பாழ் ('become waste,'
                                    a.തെമ്പ് 'abode,' 1015.
  83), கை, பால் ('behave,' 111),
                                  பத்து 'ten,' 450, 817. (§ 172.)
  கோள்(ட்), பயன் (1078), கடை,
                                  பயன் 'profit, fruit.' [Comp.
  தன் ('attain to,' 1280 [see தணி].
                                    பலன், பழம். S. phala.] `பயன்
  348), அடி, வடு, தீ, கீழ் (='fall
                                    மரம், 216, 2, 45, 87, 97, 103,
  under,' 558), வேறு, முன, உள்.
                                    104, 128, 177, 198, 200, 239, 354,
படை. 1. 'Instrument,' 555, 828,
                                    524, 560, 606, 646, 676, 901, 912,
  985, 1228, 1258, 1324. [படு.]
                                    994, 1100, 1109.
                                                      பயம், 728,
  2. 'Army' (= தானே), 253, 381,
                                    740. பயத்த, 705. என்னபயத்
  498, 761-69. படைமாட்சி, Ch.
                                    ததோ 'of what use is it?' 987.
           ்படைச்செருக்கு, Ch.
  LXXVII.
                                    பயண்சாரா 'useless,' 104. படு
  LXXVIII.
                                                 பயன்படு, 1078.
                                    பயன், 172.
பட்டடை 'anvil,' 821. [படு+
                                    பயனிலசொல்லாடை, Ch. xx.,
  அ1₽.]
                                    101-200.
பட்டி 'meanness,' 1074.
                                      பய (§ 66), 'yield, produce.'
                           (See
                                    பயத்தல், 202. பயக்கும், 97,
  அகம்.)
பணி (§ 57), 'bow down, be
                                    123, 292, 351, 461, 659, 669,
  humble.'
                                    854. பயந்தற்று, 1192. பயப்
             பணி (வி. தொ.),
                                    பினும், 690. பயப்பது, 685,
  1121, 1258. பணிகல், 125, 963,
                                    690. பயவா, 406, 439, 652.
  985. பணியும், 978. பணிவு,
                                 பயில் (§ 70, as வெஸ்), 'practise,
  95, 960. பணிந்து, 680.
                                   enjoy.'
                                          ் பயிஞெறும், 783.
பணே 'strength,' 1234.
                                 பா (§ 66), 'be extended.' பாந்து
பண் 'melody; sound of musical
                                   'wandering,' 1062.
  instrument,'
             573-
                                 பரத்தன் 'a profligate.' பரத்த!
  'quality, good quality, excel-
  lence, courtesy, 45, 97, 389,
                                   'thou profligate!' 1311.
  469, 579, 681, 683, 688, 783,
                                 பரி (§ 57) 'compassionate, en-
 810, 811, 912, 937, 955, 993-
                                   dure, defend, dread.' [? S. bri.]
```

பரியும் 'ward off,' 862; 'dread,' 502. பரிதல் 'suffering,' 1243.

H

# [58]

CXIX.

### THE KURRAĻ.

பரிந்த 'having compassion,' 1248, 1243; 'having suffered, toiled,' 132, 1172; 'laborare,' B. பரியினும் 'though you toil,' 376. பரியத (=பெரியத) 'great.' பருகு (§ 62), 'drink.' பருகுவன் 'I shall taste of joy,' 1266. பருகவார் 'those who will de-

vour you with affection,' 811. பருவம் [S.] 'season,' 1028. பரு அத்தம் 'even in the season,' 218. பருவத்து 'in the season,'

490. பருவத்தோ (cling to the favourable season, '482. பருவரு 'suffer.' (See பரி, வரு.) பருவரல் 'suffering,' 1197, 1240.

பருவந்து 'suffering, 83. பரு வரார் 'he suffers not,' 1126. பசப்புறுபருவரல் 'suffering from the wanness of hue,' Ch.

பல் 'many' (§ 184), 242, 322, 735, 1045. [Opp. சில்.] பன், 1258 பல, 140, 337, 342, 373, 649, 823, 868, 934, 1034. பவவும், 275, 492, 522, 884, 885. பல்லவை.

728. பலர், 270, 278, 468, 473, 514, 528, 771, 1112, 1119, 1141, 1149, 1160. பல்லார், 191, 192,

194, 450, 873. பழ 'old.' [பழவிண, Nâl. 123, Ch. xi.] [பம.] (§ 64), 'blame,' பழிக் கும், 656. பழிப்பார் 'those who will malign,' 820. பழித் தத 'what it has condemned,' 280. பழிப்பத, 49. [Comp. பழவினே.]

பளிங்கு 'crystal,' 706. பள்ளி 'bed,' 840.

புறி (§ 64), 'pluck out.' புறியா (=பறித்த; § 97), 774. புற (§ 66), 'fly away.' பறந்தற்

றே 'it is as the flight,' 338.

பறது. 1. (§ 62), 'Seize, hold, cling to.' பற்றி, 347, 956. பற் றற்கு, 747. பற்றுர் 'enemies,' 865. பற்றுக், 350. பற்று 'deeds of variance,' 852. பற்

றியார், 748. 2. 'A grasp, what

one clings to, attachment,' 88, 275, 347, 350, 506, 521, 606, 748. 

""" an avaricious soul,' 438. [Comp. S. bhaj.]

பனி 'dew ; coolness,' 1223, 1232, 1121 (or பணி).

பனுவல் 'a book,' 21. [தால்.] பண் 'a palmyra tree,' 104, 433, 1282, Nâl. 96, 105. (See தின் and தூண்.)

பா (§ 64), 'distribute.' [பகு.]

பாத்து=பகுத்து, 44, 227, 1107. I. பழம் 'fruit,' 1120. [S. phal; comp. பயன்.] பழ பாகம் [S.], 'portion, half,' 1092. (§ 64), 'fruit.' பழுத்தற்றுல் பாக்கியம் [S.], 1141. பாக்கியத் 'as though it fruited?' 216, கால் 'happily.' 1008. பாடு. **1.** See ப®. II. 'Old,' 955. [Comp. Sup, 2, (§ 62), 'Sing.' பாடல் 'singing.' கெழு.] பழைமை 'old intimaey,' Ch. LXXXI., 801, பாத்தி 'a garden-bed,' 718. பழையார் 'old friends,' 810. [பகு.] பாத்திப்படுப்பது 'plant பழையம் 'we are old friends.' out, 465. (See படு.) பழகு (§ 62), 'become accus-பாய் (§ 57), 'leap, spring.' பாய் tomed.' பழகுதல் 'habit,' 785. பவர் 'those who will leap into,' பழகிய 'wonted,' 803, 937. 1287. பழுது 'fault; evil,' 639. [பழ.] பாயிரம் 'introduction,' Ch. 1. பழி 'guilt'; 'vituperium, censura' பாராட்டு. See பார். (B.), 40, 44, 62, 137, 145, 146, 172, 186, 433, 506, 618, 657, பார்ப்பான் 'a Brâhman,' 134. 794, 865, 1015, 1051, 1285. [? corr. of S.]

LEXICON AND CONCORDANCE.

[59]

```
பிணி. 1. 'Disease,' 949, 1014,
பார். I. (§ 62), 'See, watch for,
                                      1102. தீப்பிணி, 227. பிணி
  behold.' [காண், நோக்கு.]
                                      யின்மை, 738. ஓவாப்பிணி, 734.
  பார்த்து, 86, 487, 676. பார்க்
                                      2. (§ 64), 'Bind.' பிணிக்கும்
  கும், 130, 1186. பார்ப்பார்,
                                      'will bind,' 570; 'which will
  285. பார்வல் 'sight,' 1152.
  பாராட்டு (see ஆடு), 196, 521,
                                      enchain,' 643.
                                    பிண 'hind : cerva,' 1085, 1089.
  994.
    II. 'A sandbank, rock, bar,'
                                    பிரி (§ 57, 64), 'separate; go
  1068, Nâl. 122. [Comp. பாடி.]
                                      apart.' பிரிதல், 394. With
பாரி (§ 64), 'spread, make much
                                      தவே:—தலேப்பிரிதல் (see தவே),
  of.' பாரிப்பார், 916. பாரித்து,
                                      'departing from,' 955; கிஃப்பி
ரியா, 97; கிஃப்பிரிந்த, 258;
  193. பாரிக்கும், 851. [Comp.
  பற.]
                                      தூப்பிரியாதார், 810. பிரிந்த
பால. 1. 'Milk,' 1000, 1121.
                                      வர், 633, 1248, 1264. பிரிந்து,
  2. 'Portion, division' (=பகல்).
                                      530. பிரிவு, 839, 1152, 1153,
  (1) அறத்தப்பால், `Ch. v.́–
                                      1156, 1158, 1160, 1295. LIA
  xxxviii.; (2) பொருட்பால், Ch.
                                      வாற்குமைம், Ch. cxvτ. பிரி
  xxxix.-cix.; (3) காமத்தப்பால்,
                                      யலன் 'I sever myself not,' 1315.
  Ch. cx. ad fin. பாலது, பாற்று,
                                      பிரித்தல், 633. பிரிப்பர் 'they
  பால 'thing or things that per-
                                      will put asunder,' 187.
  tain to.' தீவிணப்பால் 'evil
                                    பிழை (§ 64), 'miss, sin against.'
  things,' 209, 206, 437, 871, 82,
                                      [Comp. பிச்.] பிழைப்பின் 'if
you err in,' 1019. பிழைத்த
  825, 515, 376, 378, 659, 40, 342, 672. 3. 'Side,' 118, 422.
                                      erring, offending, 417, 896.
  4. 'Kind, sort,' 533, 950, 279.
5. 'Land.' வன்பால் 'barren
                                      பிழைத்த 'which has missed,'
                                      772. பிழைத்தது 'what has
  soil,' 78. 6. As விணக்குறிப்
புமுற்று. (Intro. p. xxiii.)
                                      been done wrong, 779. பிழை
                                      யாது 'it misses not,' 307.
  பாற்று 'it is meet to be,' 11,
                                      பிழையாமை 'avoiding offence.'
  829, Nâl. 1. பாற்பட்டு 'as
                                      பெரியாரைப்பிழையாடை, Ch.
  befits each order of men,' 111.
                                      хс. பிழை 'a fault,' 535.
  பாற்பட்ட க 'has fallen into, is
  in the state of,' 999.
                                    அற. I. [Comp. S. para.] 'Other
                                      (things),' 8, 34, 61, 95, 213,
பாம்பு 'a snake,' 890, 1146.
                                      297, 300, 302, 304, 321, 495,
பாழ் 'desolation.' [பழைய.]
                                      661, 710, 909, 917, 982, 1011,
  பாழ்படுதல் 'becoming void,'
                                      1102, 1181, 1184. பிறவும்,
  83. பாழ்செய்யும் 'which lays
                                      120. பிறன், 49, 141-50, 163,
  waste,' 735.
                                      178, 186, 204, 282, 316, 508,
பாவம் [S.], 'sin,' 146. [Syn.
                                      1047. பிறனில்விழையாடை,
```

'a sinner' (personification), 168, 1042. பாவை 'puppet; image on the retina,' 407, 1020, 1058. பா வாய! 'O image!' 1123. பிடி (§ 64), 'sieze.' பிடித்த 'a handful, 1037. கடைப்பிடித்து (see கடை), 'persevering,' 944. பிணம் 'a corpse,' 913.

ള്ചിത്ത, ള്പபால, ള്തഥ, இன்ത

தது, குற்றம், மாசு, பழி.] பாவி

THE KURRAL.

[60]

Ch. xv. பிறா, 72, 160, 206,

311, 319, 424, 436, 646, 834,

1009, 1015, 1018, 1076, 1079, பிறிது, 251, 257, 315,

II. [Comp. S. pra.] (§ 66),

பிறந்

பிறவாமை,

'Be born.' பிறத்தல், 303, 681,

பிறக்கும், 1044.

து, 502, 794. பிறந்தும், 409.

362. பிறவ் 'birth,' 10. பிறப்பு

கார், 409, 951-59, 1044.

பிறந்த, 603, 1026.

327, 645, 841, 842.

```
'birth,' 62, 107, 133, 134, 339,
                                      புண் 'a wound,' 129, 257, 393,
    345, 349, 351, 357, 358, 361, 1002,
                                         575, 776. [ක.ගි.]
    1315.
                                      புணர் (§ 57), 'join, embrace.'
 பிறங்கு (§ 62), 'appear, shine
                                        புணர்தல், 1109, 1326. புணரின்
   forth.' [பிற.] பெருமைபிறங்
                                        'if you can,' 308. புணர்ந்து,
   கெற்று 'it has shone forth,' 23.
                                        1260. புணர்வது, 1307. புணர்
   பழிபிழங்காப்பண்பு 'faultless
                                        பவர் 'those who embrace,' 917.
   excellence,' 62.
                                        புணர்வு 'reunion,' 1152, 1155.
 பிறை 'the crescent moon,' 782.
                                        பணர்ச்சி 'union, intimacy,' 785.
   [Comp. மதி.] நால், 125.
                                        பணர்ச்சிமைப்தைல், Ch. cxi.
 பின் (§ 225), 'after.' 1. Adv. 'after-
                                        புணர்ச்சிவிதம்பல், Ch. cxxxx.
   wards, 535, 780. 2. As prep. gov.
                                      புணே 'raft,' 306, 1134, 1164.
   case with இன் or அன், 160, 225,
                                     புதல் (=புதர்) 'thicket,' 274.
   323. 3. As conj. with rel. part.,
                                     புதல்வார் (=டுக்கள்) 'children.'
   293, 391, 467, 491, 509, 662, 693,
   791. பின்றை—பின், 518. 4. ಮி.
                                       [? corr. of புத்திரர்.] புதல்வ
                                       ரைப் பெறுதல் 'the obtaining of
   கு., பின்னது 'it comes after,'
   1031. 5. Forms compounds :-
                                       children,' Ch. vII.
  (1) With verbs: பின்செல் 'fol-
                                     புதை 'a sheaf (of arrows),' 597.
  low after,' 207, 966, 967, 1033,
                                     பத்தேள் 'a deity,' 213, 234, 290;
   1248, 1255, 1256, 1293; பின்
                                       ρ1. புத்தேளிர், 58. புத்தேண்டு
  Coss 'regard the future,'
                                       the celestial world, 966, 1323.
  184; பின்னிரு 'survive,' 1160;
                                     புயல் 'a cloud,' 14.
  பிறப்ய 'yield after,' 659. (2) With
                                     புரந்தேரன் 'a king,' 780. [S.=
  nouns: பிற்பகல் 'afternoon,' 319;
  பின்னீர 'things that deteriorate,'
                                       Indra.
  782.
                                     Ч 56, III.), 'roll away.'

☐ G 'pride, greatness,'

                                       புசுவைட்ஸ் 'let it go!' 755.
                         59, 968,
  1014, 1021, 1088.
                         [Comp.
                                     புருவம் [S.], 'an eye-brow,' 1086.
  பாடு.]
                                     புசை. 1. 'Worth,' 919. 2. 'Fault,'
பீலி 'peacock's feather,' 475.
                                       292. [Comp. பெறு, பிழை.]
பீரை 'affliction,' 658, 839, 843.
                                     புல (§ 66), 'sulk, feign dislike,'
  [Comp. பிழி.] பீழி (§ 64),
                                       பலத்தல் 'affecting anger,' 1323.
  'afflict.' பீழிக்கும், 843. பீழிப்
                                       தெஞ்சொடுபுவத்தல், Ch. cxxx.,
  பது, 1217.
                                       'finding fault with the mind.'
புகழ் (=இசை) 'praise,' 5, 39,
                                       புல, 1316, 1305. புலந்து'being
  59, 156, 296, 457, 532, 652, 966,
                                       sulky, 1039, 1246, 1287. புலந்
 Ćh. xxiv., 232-37. புகழ்மை≔
புகழ், 533. (§ 57), புகழ்ந்தவை
                                       தார் 'those that sulk with one,'
                                       1303.
                                               புலத்தை 'be reserved,
 'things praised,' 538.
                                      as if angry,' 1301. பலப்பல்
```

புகல்

பகும்

Ч⊚ (§ 56, II.), 'enter.'

[61]

'I will show myself angry,'

1259. புலப்பேன் 'shall I stand

```
ment coming through the five
                                      2. Nouns. புறத்துறுப்பு 'exter-
  senses,' 1101.
                                      nal members,' 79.
                                                            புறத்தாறு
                                      'foreign course,' 46.
புலம்பு (§ 62), 'lament.' நிணந்
  தவர் புலம்பல், Ch. cxxxx
                                    புற்கை. See புல்.
                                    புற்கென்ற, 1261. (See என்.)
புல. 1. 'Grass,' 16. 2. 'Mean,
  trifling, wan,' 71, 189, 331, 719,
                                      புற்கு 'dimness.' [என்ற≕என்
                                               Sub. கண்கள் 'my eyes
  815, 846, 914, 915, 916, 1222.
                                       றன.]
  புல்லறிவாண்டை 'folly,' Ch.
                                      have grown dim.'
           பு‰=புன்மை: பு‰
                                    புனல் 'a stream of water,' 495,
  விணயர் 'vicious persons,' 329.
                                       737, 1134, 1167, 1287.
  புண்கண் 'sorrow,' 1152.
                                    புளே. 1, 'Fetters,' 836.
2, (§ 57), 'adorn, laud.' புண
            புன்மை 'meanness,'
  174, 185, 329. புல்லென்னும்
                                      யினும் 'though you adorn it,
  'it will be low,' 790. (See என்.)
                                      laud it,' 790. புண (வி. தொ.)
  புற்கை 'a decoction of vege-
                                      'adorned,' 407. _ தலம்புணத்து
சைத்தல், Ch. cx11.
  tables,' 1065.
புலி 'a tiger,' 273, 599.
                                    님 'aflower,' 1112, 1115, 1305, 1313.
புலது (§ 62), 'embrace.' புல்லல்
                                      [Comp. அரும்பு, போது, மலர்.]
  'embracing,' 827.
                      புல்லுதல்,
                                      (§ 64), 'bloom.' பூப்பர், 248.
  1290. പുഖ്യ 'having embraced.'
                                    பூசல் 'clamour,' 61, 1237.
  1187, 1324. புல்லு,வேன் 'shall
  I embrace,' 1267. புல்லினேன்
                                    பூசீண 'worship,' 18. [S. púja.]
  'I embraced,' 1259.
                          புல்லா,
                                    4 mm (§ 56, II.), 'put on as an or-
  1303. புல்லாது, 1301.
                                      nament.' ஆறம்பூண்டார் 'those
  வார், 755. புல்லாள், 1316.
                                      who have arrayed themselves in
                                      virtue,' 23. பூண்டு ' having put
புரி (§ 57), 'desire, aim at.' புரிந்
                                      on,' 30. பூனும் 'will put on,'
  தார், 5, 287. புரிந்து 'concupis-
                                      836.
  cere' (B.), 59, 541, 607, 143.
  புரிந்த, 511, 977, 994.
                                    பூதம் [S.], ' the elements,' 271.
புலால் 'flesh,' 257, 259. புலான்
                                    பூரியார், பூரியர்கள் 'the vile,'
  மறுத்தல், Ch. xxvi.
                                      241, 919.
புழுதி 'dust, earth,' 1037.
                              [S.
                                    பூழ் 'a quail,' Nâl. 122.
 pritvi.
                                    பெள்,பெட்,பெண் (§ 70). [See
புள் 'a bird,' 274, 338.
                                      வேன்.] 1. 'Desire.' பெட்டக்க
                                      தாகி [பெள் for பெட்க], 'being
புறம், புறன். I. 'Outside'[opp.
  அகம்], 277, 298, 487, 933.
                                      to be desired,' 732. பெட்டார்
                                      'he who desired,' 1178. பெட்ப,
    II. al. g. (Intro. p. xxxiii.)
  புறத்த 'are things externe,' 39.
                                      fut. inf., 'so as to give pleasure,'
                                      1276; v. noun, 'things one de-
  புறத்ததா 'as a thing outside,'
  82.
                                      sires,' 1257, 1283. பெட்டு
                                      'having desired,' 141. பெட்
    III. Compounds: 1. Verbs.
```

புறப்படுத்தான் [படு (56, III.)], 'make known,' 590. புறங் 1293. 2. பெண் 'a woman,' 54, காத்து 'defend,' புறங் 549. 56, 902, 907, 910, 1137. கொடுக்கும் comp., 'womanly,' 907, 909, 'forsake.' 924. புறங்கூறு 'defame,' 181, 183. 1083, 1084, 1311; 'womanhood,' புறங்கூ*ரு*மை, Ch. xix. 402, 1272, 1280. பெண்வழிசே புறஞ் சொல்<u>ன</u>ும், 185. புறனேக்கி றல் 'being under woman's 'watching for his absence,' 189. guidance,' Čh. xci.; pl. Quair புறனழீஇ 'defaming,' 182. டிர், 58, 913, 920. பெண்மை

[62]

THE KURRAL.

டாங்கு 'as - has desired,' 908,

251. பெருக்கி 'increasing 'womanhood,' 147, 150, 1280, revenue,' 512. 1258. பெயர் (§ 57, 64), n. and a., பெற (§ 56, II.) 'obtain, bear, or 'change.' [Spelt also பேர். I beget children; come to pass.' have retained the spelling of all புதலவரைப்பெறுதல், Ch. vii. the editions.] பேரும் 'will I. பெறல், 213, 1180. பெறு change, 486. Сырт 'un-தல், 1190. பெறின் 'if (you) changing, remediless,' 370, 892. obtain, if it come to pass, if,' பெயர்ந்தேன் 'I changed,' 1187. 54, 58, 62, 92, 111, 119, 123, 162, ஊழி பெயரினுந்தாம் பெயரார் 257, 334, 403, 540, 648, 666, 'though eternal fate be moved, 680, 708, 709, 838, 869, 988, they move not,' 989. பெயர்த்து 1270, 1295, 1330. பெறினும், 311, 812, 954. பெறிவர், 58. 'again,' 205, 344. போக்கு, பெறுவான், 842. பெறும், 61, 357. பெய் (§ 58), 'drop (as rain), 768, 1322. பெறுவத 'what can pour in, place, assemble.' பெய் be gained,' 46, 813. பெறகுவம் யெனப்பெட்யுமழை 'it will rain 'we shall gain,' 1328. பெறுதி when she bids it,' 55. பெய, Qua 'wilt thou gain?' 1237. 580. பெய்த, 660. பெய் (മി. II. பெற்ற, 524, 1000, 1109, தொ.), 475. பெயின், 475. 1270. பெற்குர், 1191. பெற் பெயல், 545, 559, 1174. mer 'a husband, one who has தான் 'she put on as a girdle,' obtained,' 58, 226, 268, 943. 1115. [Comp. க‰ப்பெய் 'as-semble.' See த‰.] பெற்முள், 1067, 1104. பெற் றேம், 626. பெற்றவர், 1191. பெரு (பெரிய, பேர்), 'great.' பெற்றுல், 333. பெற்றன்ன, [Comp. அரு, அரிய, ஆர், § 131.] 1143. பெற்றத்தால் (=பெற் பெரு, பெரும், 10, 54, 58, 198, றதால்), 524. 217, 332, 380, 526, 565, 571, 732, 805, 816, 837, 847, 866, 924, 968, III. பெருது, 1143, 1198. பெருமை, 1295. பெருஅ, 238. 1000, 1001, 1006, 1137, 1239, IV. Сиди 'gain,' 60, 61, 162. 1255. பெருமிசம் 'pride, great-பெற்றம் 'க cow,' 273. பெற்றி ness,' 431, 979. [S. பரிமிதம்.] (யார்), 442 [பெற்றி—'nature']. பெரிது, 69, 102, 103, 124, 328, பேடி 'hermaphrodite,' 614, 727. 839, 947, 1092, 1166, 1272, 1276. [பெண்.] பெரியது, 902. பெரியார், பெ ரியர், 26, 160, 443, 444, 680, 694, பேணு (§ 62), 'cherish.' [பெண், 892, 896, 976. பெரியாரைப் பெள்.] பேண, 866. பேணி, பிழையாமை, Ch. xc. பெரியா 56, 120, 442, 443, 633, 917, 976. ரைத்திணக்கோடல், Ch. x<sub>L</sub>v. பேணியார் 'my lover,' 1257. பெருமை 'greatness,' 21-28. பேணைம், 833, 866. பேண், 336, 416, 451, 505, 611, 907, 924. பேணுது, 163, 892, 902, 1021. Ch. xcv111., 974-980.

1178, 1283. பேணை, 520. நீத்தார்பெருமை, Ch. 111. பேர், பேணவர் 'they cherish not,' 744, 1083. பேரறிவாளன், 215; 1016. [அல்.] பேரிரையான் 'glutton'; comp. பேதை. 1. 'A simple person,' பேராண்டை, 148, 773, 962. பெருகு (§ 62), 'grow great.' பேதைப் 603, 816, 833-88. பெருகும், 96, 604. பெருக்கு (§ 62), 'multiply.' பெருகல் படுக்கும் 'will stultify,' 372. 2. 'A woman,' 1084, 1106, 1136, 'increase,' 811. பெருக்கம் 1238, 1239, 1248, 1272, 1274. 'prosperity,' 115, 170, 431, 963. பேதையார், 142, 782, 797, 834, பெருக்கல் 'increasing, feeding,' 839. பேதைமை 'folly,' 141,

LEXICON AND CONCORDANCE.

[63]

434. Book II.: பொருட்பால். 358, 417, 428, 507, 805, 831, 832, [ √ωμππ.] 2. 'Meaning,' 424, 509, 1046, 583, 199. 910, 1242, Ch. LXXXIV. பேய் 'a demon,' 565. 3. 'Property,' 63, 122, 128, 141, பேர். See பெயர் and பெரு. 176, 212, 226, 241-49, 252, 254, பேது. See பெது. 282, 285, 307, 501, 477, 644, 660, பைதல் 'pining grief,' 1172, 732, 592, 741, 909, 911, 913, 914, 1175, 1197, 1223, 1239, 1243, 925, 933, 938, 1230, 751, 753, 1266; with e.g. [Comp. with 755, 756, 757, 759, 1001, 1002. தோய்.] 4. 'A thing, matter,' 355, 423, 462, 675, 695, 746, 901, 588, 751; பைம். See பசு. பைஞ்சுழ் 'green grain,' 550. with பயன், செல்வம், ஆட்சி, மைந் உடைமை, ஆக்கம். மெய்ப் தொடி 'yellow (golden) armlet,' பொருள், 249, 355, 356, 423, 1234, 1238. செம்பொருள், 358, 91. பைய 'softly,' 1098. எண்பொருள, 424. எண்பொ பொச்சா (§ 66), 'forget.' ருள், 760. \_ துண்பொருள், 424. பொச்சாந்தும் 'though they அருட்பொருள், 914. கைப் forget,' 199, 719. பொச்சாந் பொருள், 178, 371. சிறபா தார் 'those oblivious of,' 246. ருள், 870. அரும்பொருள். பொச்சாப்பார், 533. பொச் ஒண்பொருள், 760, 1009. வான் சாப்பு (=சோர்வு), 285, 532, பொருள், 897. நன்பொருள், 534. பொச்சாவா, 537. 171. பொருளார், 914. போ பொச்சாவாமை 'not being ob-ருள்செயல்வகை, Ch. LXXVI. livious of duties,' Ch. LIV. பிறன்பொருளாள் 'neighbour's பொது 'common, alike,' 528, wife'; 'mulier propria' (B.), 915, 1099, 1311. 141, 1001, 1002. ் பொருட்டு 'for the sake of,' 81, 212, 725, பொதி (§ 57), 'store up.' பொ 784. பொருட்டால், 256, 1017. திந்து, 155. பொக்கு 'hole.' [Comp. பொந் பொழுது (1) 'time' (=காலம்), 481; (2) 'day'; (3) 'evening.' து.] பொத்தப்படும் 'will fail,' பொழுதே 'when,' 1215. பொ 468. ழுதின் 'than in the time,' 60. பொய். 1. 'A lie, what is ஒருபொழுதும் 'even one day,' false, 6, 836, 938, 1246. [Opp. 337. போழ்து, 412, 539, 1229. மெய்.] In comp. = 'false.' போழ்தின் 'in the time,' 569, 2. (§ 64) 'deceive, lie.' பொய்க் 930, 1105. பொழுதுகண்டிரங் தல், 1287. பொய்த்*த*, 293. கல் 'mourning at eventide,' Ch. பொயற்க, 293. பொயப்பின், பொய்யா, 299, 753. CXXIII. பொள்ளென 'suddenly,' 487. பொய்யாது, 294. பொய்த்து, பொய்மமை, 202, 182, 183. [என், § 82.] 913. பொய்யாமை, 296, 297. பொல்லாத 'evil things,' 176. பொரு (§ 60) 'fight, attack.' [? from v. பொல்லு (§ 62)= be பொருத்தர் 'the fighting ram' fitting.'

(മിയുക്), 486. பொருத், 888. பொறி. 1. 'A sense, organ of பொருத், 888. போர் 'war,' sense,' 6, 9. 2. 'Fate.' Ошт 758, 767. றியின்மை 'want of luck.' பொரு-த்து (§ 62), 'join.' பொறு (§ 64), 'bear, endure.' பொருத்தல், 633. [Opp. பிரித் பொறுத்தல், 151, 152. தல். ்√பொர்.] றுக்கும், 389. ` பொறுத்து, பொருள். 1, 'Reality,' 5, 351, 579, 1032. பொறேன், 1247.

[64]

# THE KURRAL.

பொறுத்த, 239. பொறை (1) 'patience,' 153, 154. பொறையுடைமை, Ch. xvi. (2) 'burthen,' 189, 570, 572, 733, 990, 1003, 1027. பொன் 'gold, any metal,' 155,

பொறுத்தான், 37, 155, 156.

267, 888, 931. பொன்அ (§ 62), 'die.' [Comp. போ.] `` பொன்றும், 36, 156. பொன்றி, 171. பொன்று, 36.

பொன்ருது, 233. பொன்ருடை, 886.

extol, defend, ward off.' போற் *ற*ல், 693, 891. போற்றி, 154, 493, 477, 537, 538, 942. போற் றின், 693. போற்றினும், 468. போற்றுவார், 891. போற்று போற்கு, 315. புவர், 741. போற்று து, 234. போற்று தார், 252. போற்றுர், 493.

ın

தொ.), 371. போகாறு 'expenditure,' 478. போய், 46, 933. போம், 659, 848, 1070. போ தாய் 'go thou!' 1123. போக, 831. போகா, 376. போகார், 1126. போக்கி, 774. போக்கு 'the dismissal,' 332. அறை போகாத 'not capable of being undermined,' 764. போர். 1. See பொரு. 2.(§ 64), 'cover.' போர்த்த, 80. போர்த்து, 273. போது 'a flower,' 1227. [Comp. பூ, அரும்பு, மலர்.] போழ் (§ 57), 'pass between.' [போ.] போழ, 1108, 1239. போழ்து. See பொழுது. போலு (§ 70), 'resemble' [comp. § 227]. போல், 59, 118, 120, 126, 155, 190, 235, 267, 276, 253, 315, 334, 395, 574, 706, 781, 826, 882, 887, 940, 946, 957, 1078, 1090, 1096, 1097, 1118, 1180, 1186, 1222, 1253, 1269, 1273, 1274, 1285, 1287. போல, 77, 151, 283, 288, 435, 454, 479, 614, 674, 788, 822, 888, 974, 1027, 1047, 1095, 1099, 1117, 1159, 1161, 1196, 1224. போஅம், 339, 552, 783, 997, 1048, 1054, 1105, 1228, 1232, 1233. போலினும், 811. போல்வர், 997, 1071. போன்று, 135, 822, 1097, 1170, 1203. போலக 'be like!' 691. போற்று (§ 62), 'make much of,

போ (§ 58, 258), 'go.' Causal: போக்கு (§ 62). போகூழ் (வி.

Tudas max.] மகன் (used with 'father,' சந்தை), 'son,' 67, 69, 70, 196; 'man,' 110. மகள் 'daughter'; pl. மகளிர்='women, 57, 822, 912, 918, 974. வரைவின்மகளிர், Ch. xcii. மக்கள் [syn. புதல்வர்], 'children,' 196, 388, 60-68; "sons of men,' 410, 600, 993, 997, 1071. நிலுமக்கள் 'private soldiers,' 770. துலமக்கள் 'officers,' 770. மாக்கள், irreg. pl. 'human beings, 329, 420. [Syn. Lairlan and குமாரன்.] மகிழ் (§ 57), 'rejoice, exult'; 'gladness,' 1090, 1201. மகிழ்ச்சி, மகிழ்தல், 1281. 53I, 539. மகிழ்ந்து, 1057. புணர்ச்சிம**கி**ழ் தல், Ch. cxi. மங்கலம் [S.], 'blessing,' 60. மடங்கு 'become bent, folded, indolent' மடங்கின், 1036. [மடி.] மடம் [S.], 'simplicity, folly,' 1297, 1089. ம்டமை 'folly.' மட்வார் 'fools,' 89, 153. மட்க் கை 'a maiden,' 1116, 1122, 1273. ഥഥവரல் 'a woman,' 1085. மடல் 'a palmyra leaf-stem; a horse made of such stems, on which a suffering lover mounted to proclaim his grief,' 1131-37. மடி [மடங்கு]. 1, 'The fold of a garment,' 1023. 2. 'Laziness,' 371, 601-10, 1028. மழயின்

மக 'child.' [Pronounced by the

### CONCORDANCE.

# [65]

டை 'alertness,' Ch. LXI. மடி டை 'laziness,' 668. டி (§ 57, 64), perish, destroy,' 604. மடியா=டடித்த (§ 97, Note), 602. மடியும், 603. டிடி மடிக் கொண்டு, 603. The former மடி is வி. தொ. 'possess-

ing the laziness which should be destroyed.'

[1] (\$ 64), 'hinder.' [1] (624.)

மண (§ 66), 'wed.' மணந்தார் 'wedded folks,' 1221, 1226. மணந்தநாள் 'the wedding-day,' 1233, Nâl. 23, 25.

1233, 181. 23, 25. மணல் 'sand.' [மண்.] மண் சேண்டி 'a well in the sand,' 396. மணி. 1. 'A gem' [S.], 1273.

[Opp. விண். See மணல்.] மதலே 'a pillar,' 449. மதி [S.], 'the full moon,' 1116– 1119, 782, 957, 1210. [Comp. பிறை, திங்கள்.]

டத் [S.] (§ 64), 'esteem, honour.' மதிப்பின் 'if . . . esteem,' 898. (ப.) 'intellect,' 636, 915, 1229. மக்கிரி [S.], 'counsellor'; = அமைச்சு. 630. மருன் (§ 56, III.), 'be bewildered.' மருன் இ, 1139, 1229; 'bewilder-

ment, 351, 352, 1002, 1222, 1230. மருட்டு (§ 62), 'pretend, imitate.' மருட்டியற்ற, 1020. மருக்கு 'medicine,' 82, 217, 942,

950, 968, 1091, 1102, 1241, 1275, Ch. xov. ['Corr. of S. amrita.'] மருவு (§ 62) 'cherish.' மருவுக, 800. மரிஇ, 227. (See அள

பெடை.) மலர் 'a flower full-blown,' 3, 1142, 1289, 1112, 650, 1231, 1119; 'the lotus-flower,' 595. [Comp. பூ, அரும்பு, போது.] மலரு (§ 57), 'blow as a flower, expand.' மலர்தல், 425. மல

ரும், 1227. மி. 1. 'Mountain,' 124, 737, 742. 2. (§ 57), 'abound.' மிலத்த, 657. மிலகு (§ 62), 'abound.' [Comp. மில, மல்லல்.] மல்க 'with

மல்லல் 'abundance,' 245. மழஃ 'babbling,' 66. மழி (§ 64), 'shave.' மழித்தல், 280.

copious tears, 780.

200. μου 'rain,' 12, 15, 55; in comp. = 'weeping, tearful,' 1239; 'cloud,' Nål. 361.

முற (§ 66). 'forget.' [பொச்சா.]

**心山直(杏(8 69) 'he confused'** 

மயக்கம் 'confusion,' 360. 1284. மறந்தும், 204. ம்றந் தேன், 1297. மறந்தார், 263. மயல் ' confusion,' 344. [Comp. மறந்தோ, 1316. மறப்பா, 560. மை.] மறப்பின், 1125, 1207, 1262. மயில் [S. mayūra], 'pea-fowl,' மறப்பினும், 134. மறப்பது, [மயிலாப்பூர், மயிலே. 108. மறக்கல்லா, 1297. Intro. p. ii.] மரிப்பு, 1207, 1125. ഥമതി. மயிர் 'hair,' 964, 969. 'forgetfulness,' 605. மரபு 'nature.' மரபிஞர், 188. மறம் 'sin,' 76. штю 'a tree,' 78, 216, 217, 600, மறன் 'bravery,' 384 ('genero-576, 879, 997, 1008; prefixed= sitas,' B.), 766. மறவர் 'heroes,' 'wooden,' 1020, 1058. 778. மருங்கு 'side' [பக்கம்], 210, 1. 'Spot,' முறு 957, 1117. 526. [களங்கம், மாசு.] 2. 'Other.' Ŧ

THE KURRAL.

மறத்சல், 32, 152, 303.

வற்க 'forget not,' 106. மறந்து,

முற

[S.]. (Comp. கைம், மயல், மா ·-/,

யம், மருள்.]

[66]

NO COMITMENT

மயங்கி, 348.

com. ഥമ്ഷമി is not found in In Lamenta 'the other world,' K.7 98, 459, 904, 1042, Nâl. 1. 3. (§ 62) 'Refuse, deny, reject.' மன். 1. An emphatic particle, மறுத்தல் : புலான்மறுத்தல், Ch. 378, 540, 996, 1086, 1125, 1161, மறுத்தான், 260. 1184, 1189, 1212, 1216, 1253, மறுத்து, 945; (='again'), 312. 1254, 1265, 1266, 1284. மன் Cap, 819, 990, 1016, 1170, 1178, மற்று. [Comp. மறு.] 1. A 1206, 1329. With கொல், 1165, particle which often seems to 1207. 2. (§ 62), Endure, last. have no meaning, a mere அசை மன்னும், 1146, 1164, 1327. In நியே; but often marks an ancomp. (வி. தொ.) டன்னுயிர், 68, tithesis = 'but,' 15, 16 (with 190, 244, 268, 318, 457, 1168; ஆங்கே), 30, 802, 490, 506, 1316, 'homines in mundo existentes' 266, 695, 773, 356, 359, 362, 364, (B.). மன்னியர் 'very tender,' 1178, 60, 36, 65, 323, 966, 591, 138. மன்னுதல, 556. மன்னு, 1308, 596, 905, 923, 968, 1122, 1166. 2. 'Other' (with 556. மன்னிய, 692. மன்னன், எவ்லாம்), 'all else,' 39, 221, ഥன்னவன் 'a king,' 386, 388, 455, 458, 542-46, 553, 556, 558, 226, 655, 95, 588, 1033, 1206, 559, 581, 583, 610, 692. 380, 459. மற்றின்பம், 173. மற்றுதல், 248. மற்றும் 'after-மன்ற 'certainly,' 143 (B. has wards,' 540, 344; 'other,' 345, மன்றம்=certò), 229, 649, 867, 205; 'nevertheless,' 373, Nal. 19. 3. 'Otherwise,' 349, 1294, 880, 1136. [Comp. மன்.] மன்று 'the street,' 820. [Opp. 1151, 1155. டிற்றையார் to மணே. Comp. மறகு.] மன் 'others,' 365, 348, 214, 263. மற்றைய(வை) 'other things,' றுபடும் 'will become public,' 1138, 1154. 400, 289, 661. ют [S. mahā]. 1. 'Great,' 68, மஅகு. 1. 'Street,' 1139. 245, 526, 544, 617, 999, 1058. [Comp. மாண்.] 2. 'Horse,' 2. (§ 62), 'wander abroad.' மறகும், 1139. 814. [Comp. மான்.] கவரிமா, மறை. [Comp. மற.] 1. 'A secret, 969. concealment, 590, 697, 847, 1076, шп # 'stain,' 278, 601. [Comp. 1180, 1138, 1254. மறைமொழி, ஆசு.] மாசற்ற 'stainless,' 956, 28. 2. (§ 57, 64), 'be hidden; 649. மாசற்றுர் 'the spotless conceal.' மறைந்தவை 'hidden ones,' 106, 311, 312, 646. Lar things,' 587. மறைந்து, 278, சிவன் 'one without spot,' 34. 274 ('hypocritically'). மறைக் மாசறுகாட்சியவர் 'those who கும, 980. டிறைத்தல், 846. have seen the vision pure,' 192, மறைத்திர், 1318. மறைப்பேன், 1161, 1253. மறைப்பான். 352. 1029. மறைப்பின், 1086. மாடு. 1. 'Prosperity.' (See மா, மாண்.) 2. 'Place.' மனம் 'mind,' 253, 295, 454, 822,

னே 'a house' [comp. இவ்], 51, 52, 60, 820, 1268; 'a house-wife' (so இவ் for இவ்வாள்), 148, 901. மாண் (மாட்). [Comp. மா.] மணேயான் 'wife,' 904. [The

LEXICON AND CONCORDANCE.

7]

```
மாயா (=மன்)
                                   ing,' 601.
 splendent, excellent, worthy,' 3,
                                   'enduring,' 1230.
 407, 606, 901, 919, 1114.
   II. v. 'excell' (56, III., like
                                 மாரி 'rain-cloud,' 211,
 உண்). 1. Inf. (§ 168, used as
                                   [Comp. மறை.]
 an adverb), மாண 'exceeding,
                                 மார்பு 'breast,' 1288, 1311.
 much,' 102, 124, 883; 'valde.'
                                 மாது (§ 62), 'be bewildered.'
 2. Past (§ 87; = டாண்டவர்),
                                   [மையல.] மாலும், 1081.
 மாண்டார் 'men of excellent
                                 மாலே. [Comp. S. mālā.] 1.'இ
 virtue,' 278, 665. மாண்டத
                                   யல்பு.' மால்யைவர், 1035, 1230.
 'that which has excelled,' 631,
 632, 749. மாண்ட (§ 74),
                                   2, Evening, 1135, 1221-30, 1268.
 '(which has become) excellent,'
                                 மாழ் (§ 62), 'become dim.' மாழ்
 604, 607, 766,
                    897, 915.
                                   கும், 653.
 3. மாண்டல் (=மாணுதல்), v.
                                 மாறு (§ 62), 'vary, be changed.'
 noun (§ 148), 'the excelling,'
                                   [Lomi=' other.' Comp. S. mar,
 177. 4. Neg. (§ 121): மாணர்,
                                   causalfrom mri.] மாற்று (§ 62),
 lit. 'those who are without
                                   'change.' டிாரு (§ 121), 'un-
 excellence '='foes,' 823. шт б
                                   changing,' 701. மாற்றும்ப
 'not possessing excellence, un-
                                   டை = 'repel,' 985. மாற்ற
 dignified, degraded,' 53, 317
                                   'to amend,' 609. மாற்றல்
 (v.n.), 351, 432, 884, 1002, 1297.
                                   'changing, relieving,' 7; 'ex-
 மாணுக 'things not excellent,'
                                   change, giving in exchange; per-
 867 [comp. 317].
                                   mutare,' 101. மாற்றுவார் 'those
   III. Nouns. (§ 190). 1. மாட்
                                   who will relieve,' 225. மாற்ற
 @ 'excellence, glory,' 52, 60, 646,
                                   லர் 'enemies,' 749. மாற்ருன்
       [Commonly மாட்சிமை;
                                   'foe,' 471, 868, 985.
                                                          மாறு
 syn. சிறப்பு, பெருமை.] இறை
                                   (n.), 'hostility,' 861; 'disagree-
 மாட்சி, Ch.xxxxx. படைமாட்சி,
                                   ment,' 944. மாறபாடு [படு],
 Ch.
       LXXVII. பகைமாட்சி.
                                   045. கைம்மாறு 'equivalent,'
 Ch. Lxxxvii. 2. மாண்பு 'ex-
                                                மாற்றம் 'word,'
                                   211, 1183.
 cellence (moral) in virtue,' 51,
                                   reply,' 689, 725.
 53, 432. [Comp. பண்பு.]
                                 மானம் [S.], 'honour,' Ch. xcvii.,
மாகர் 'a woman,' 1081, 1117,
                                   970, 384, 766, 432, 1028; 'dis-
  1118, 1120, 1087. [மாது, S.]
                                   honour,' 968 (= அவமானம்).
மாத்திரையார் [S.], 406. Lit.
                                 மிசை. 1. 'Upon, over,' 3.
  'those who are a measure.'
                                   [Comp. மீ, மீமிசை, மேல்.]
  As in coll. மாத்திரம்='only,'
                                   2.v. (§ 57), 'Eat.' மிசைவான், 85.
 so here: 'they have the measure
 and nothing more; they are only
                                 மிச்சில் 🕳 எச்சில் 'what is left,'
 persons who exist.'
                                   85. [Comp. மிசை.]
மாக்கர் 'men, human beings,' 28,
                                 மிகு (§ 56, II.), 'exceed.' [Comp.
  278, 396, 452, 453, 499, 514, 595,
                                   S. mahâ.] மிகும் 'will prevail,'
  964, 1012. [Comp. S. manushya.
                                   373, 928, 1161. மிக 'much,'
```

மாயம் [S.], 'deceit,' 918, 1258. [Comp. டையல்.] மாய் (§ 57), 'perish.' [மாயம்.] மாயும் 'will perish,' 878, 1230. மாய்வர் 'they will perish,' 898. மாய்வது 'it is that which will perish, ' 996. மாய்த்த ' perish-

மாக்கள்.]

சயப் பயக், மண்குர், மாண்டர்,

insolence,' 158, 784. தனிப்ப டர்மிகுதி, Ch. cxx. மிகை 'ex-

lence of, 855-59.

exceeds,' 504, 724.

829, 1007, 1074. மிகல் 'preva-

'acts of overweening pride,' 158.

மிக்கற்று 'as though (it) were in excess,' 1302. மிக்கார் 'those who excel,' 724. முகுதி ' pride,

மிக்க what

மிக்கவை

THE KURRAL.

[68]

616, 619. முயற்றின்மை 'abcess, preponderance, 345, 504. மினெம் if it be in excess, 041. sence of effort,' 616. மீ 'above.' மீக்கூறும் 'will ex-முயல் = முசல் 'a hare,' 772. toll,' 386. [கூ. ஹ.] [Comp. மு எண் 'strength,' 492, 567. மிகல், மேல், மிகுதி. முளி (§ 57), 'break' [comp. முறி]; 1. (S. minam) 'a fish,' (§ 64) Nál. 123. முரிந்து, 473, 2. (from மின் 'glisten') 899 (with இடை). 'a star,' 1116. முஃ 'female breast,' 402, 1087. முக்டி (மு, முத), 'the elder sister முள் 'thorn.' முண்மாம், 879. of fortune, misfortune, 617. மா, முறி 'tender shoot.' [தளிர்.] 936. முகம், முகன் [S.], 'face, fore-*முது*வல் 'tooth,' 1113. front,' 84, 90, 92, 224, 706-8, முறை. 1. 'Manner, course, 786, 1116, 1118, 1119. முகத்த, order, 677, 508, 541. ## Re-500. முகத்தான், 93, 565. முகத்து 'in presence of,' 393, lation,' 885, 608. 3, 'Justice,' 574, 749, 923, 1117. முகத்தின், 388, 547, 548, 553, 558, 559. 824. முறைப்பட, 640. முகை 'bud,' 1274. முற்று (§ 62), (1) 'end'; (2) 'besiege.' முற்றும் 'it will end,' ψ4 (§ 57, 64), 'come to an end; 491. முற்று து 'not blockading,' accomplish.' முடிக்கும், 517-747. முற்றி, 679, 747. முற்று முடிந்தாலும், 658. முடியார், 908. (p.p.ay 'end,' 640, 671, 'a siege,' 748. முற்றிய, 748. 676, 1024. முனி (§ 57), 'beangry.' முணய, முட்டு (§ 62), 'hinder.' முட்டா, IQI. முன் 'edge of battle,' 749. 547. முதலே 'a crocodile,' 495. முன்.] முதல். [√мv.] 1. 'Beginning.' முன் (§ 225). 1. Prep. 'before,' முதலை, முதேற்று, I. முதலா == 59, 192, 250, 395, 403, 714, 718, 'et caetera,' 941. 2. 'Stem,' 1304. 3. 'Cause,' 948. 4. 'Capital,' 720, 722, 724. 2. Adv. 335; (with \$60), 184, 636, 771, 1053, 449, 463. \_ முது'old.' 535, 442. 3. In comp. : முற்பகல் குறை (§ 57), 'what is expeforenoon, 319; we man forerienced, wise.' முதகுறைந்த arm,' 1157. முன்னர், 435, 716 முன்னம், 1277. [Comp. முத்து, த, 707. [Comp. மு. See குறை.] முதுவர் 'the elders,' 715. மு‱ா.]

```
முத்தம் [S.] 'pearl,' 1113.
                                  மு. 1. 'Three' (§ 172). மூவர்,
                                    41, 589. மூன்ற, 383, 682, 941,
(முக்து (§ 62) 'precede.' [முன்.
                                    952, 1085. மூன்றின், 360, 684,
  Comp. பீர்து, ஏந்த.] முந்தியி
                                    688. 2. 'Old' [முது]; 'grow
  ருப்ப் 'so as to take precedence,'
                                    old' (§ 64), முத்தவறிவு, 441.
  67. முந்து seems an adverb in
                                    மூத்தற்று, 1007.
  380, 603, 707, 715, 1023.
                                  முக்கு 'nose,' 277.
முயங்கு (§ 62), 'embrace.' முயங்
  கிய, 1238. முயக்கம் 'embrace,'
                                  முடு (§ 64), 'cover.' ഫേடப்பட்
  913. முயக்கு, 918, 1107, 1186,
                                    டார், 936.
  1239, 1108. முயங்க, 1330.
                                  மெய். 1. 'Body,' 65, 619, 774,
முயது (§ 70, as வெல்), 'use
effort.' முயல், 265. முயல்
                                    925. 2, 'Reality,' 249, 354, 355,
                                    356, 423. மெயுணர்கல், Ch.
  வார், 47. முயற்சி 'effort,' 611,
                                    xxxvi. மெய்யா, 300.
                                                            [69]
     LEXICON AND CONCORDANCE.
                                    மொழிவது, 643. மொழியின்,
மெல் 'soft.' மென், 919, 1103,
                                    295.
  1111, 1265, 1279, 1325. மெல்ல
                                  மோ (§ 60, as இரு), 'smell.'
  'softly,' 562, 1094. மெலியார்,
                                    [முகரு.] மோப்ப, 90.
  250, 561. டெவ்விது, 1289.
  மென்கம், 877. மெலி (§ 57),
  'wasting away.' படர்மெலிந்தி
  ரங்கல், Ch. cxvII.
மேய் (§ 57), 'graze.'
                                  மேய்ந்தற்
  அ, 273.
```

மேல். [Comp. மிகல்.] great man,' 627. டேவல்லார், шп. I. (§ 64), 'tie, join.' [Comp. 2. Prep. 'above, over, ஆர்.] யாக்க 'join thou,' 793. against,' 232, 250, 861, 973, 1016, For the @ comp. III. Gr. 24, 1079, 1087, 1182, 1262. 3. With Nannûl, 164.] யாப்பு 'a tie, verbs: செல், கொள், வரு, 262, tying,' 777, 1093. யாக்கை 326, 335, 409, 551, 713, 733, 765, 'body, compacted,' 79, 239, 942. 784, 836, 845, 938, 981, 1055. யாக்கைநிலேயாடை, Nâl. 21–30. 4. (வி.கு.) மேல், 320. மேற்றே, II. For a (§ 47), 'which.' 1027. மேலர், 1218. **5.** Comp. [Comp. அ, இ, உ, எ.] (1) யா மேலுலகம் 'heaven,' 222. மேன் (sub. and obj.), 'what or which மேல் 'more and more,' 368. things!' 54, 127, 380. WIF before a noun and & & after: மேன்மை 'superiority,' 137.

341, 397, 462, 703, 789, 801, 831, மேவும், 857. மே-க 1059. 833, 842, 986, 1041, 1049, 1212 (=விரும்ப), 861. மேவற்க (= [with உம், ஒன்றம், ஆனும்]. மேவிட்டிக்கொள்ள), 877. மே (3) шпі 'who?' (m.f.), 94, 149, മത്, 1073. 162, 175, 256, 509, 536, 541. மேனி 'body' ('உடல்'), 1113, Without ம்: ஆர், 991, 1249, 1182, 1185, 1189, 1278. [மேல்.] 1294, 1314, 1317, Nâl. 2. யாரே 1. இம்மை, 459, 1042; (double int.), 477, 779, மறுமை, 98, 1315, 126. ஒருமை 1299. யார்க்கும், 317, 618, 'in this life,' 'in hac via, 647, 664, 693, 864, 960, 1181. propriè est unus ortus' (B.), 126 யார்யார்க்கும், 20. யார்யார் (see ஒரு); எழுமை 'the life to யாங்கு 'where?' வாய், 423. come'; 'alterd vita, propriè est யாங்கணும் 'every-1070. septem ortûs' (B.). 2. In A.m where,' 864. யாண்டு, யாண்டும், பை, &c. 98, 645, 153. 4, 585, 895, 1104. யாத்தி 'bewilderment,' 1112. யாமம் [S.] 'midnight,' 1136, [மைந்து.] மை-ந்து 'con-1167, 1252. யாமத்து 'at midfusion, 539 [comp. மயக்கம்]. night.' டை-யல் 'confusion,' 838. யாழ் 'lute,' 66, 279. [ஆழ்.] மொக்குள் 'bud,' 1274. [Comp. யானே 'elephant' [ஆனே], 599, முகை.] 678, 758, 772, Nâl. 3, 21. [soff மொய்ம்பு 'courage.' மொய்ம் று, வேழம்.] பினவர், 492. யான்=ு கான் (§ 10), 'I.' Sing.— 1. (n.) 'A word,' 28, (1) யான், 116, 346, 1071, 1094, 1121, 1258, 567, 1258 [always 1098, 1161, 1167, 1125, 1184, with epithet, நிறை, மறை, பணி. 1206, 1212, 1225, 1247, 1253,

மேவார்,

மேவு (§ 62), 'desire, join.'

or பனி, கடு]. 2.(§ 57), 'Speak.'

ரும்பு; பொருந்து.]

[70]

THE KURRAĻ.

(2) என்ணே, 1316, 1244,

'any whatsoever,' 641. (2) யாது

'what?' 178, 254, 291, 321, 324,

1256, 1296. (3) . . . . (4) எ வண்ணம் [S.] 'method,' 561, (5) என்னினும், னக்கு, 1151. 664; 'colour,' 714. 1290. (6) என், 771, 1081, 1185, வண். See வள். 1136, 1139, 1292, 1295, 1296, ബെയിമാ 'belly,' 412. 1297, 1284, 1264, 1252, 1254, வயின் (§ 251), 'place'; used as 1175, 1316, 1310, 1324, 1230, sign of 7th case: 'in oneself,' 1262, 1242, 1246, 1248, 1249, 846; 'where it springs up,' a9. 1209, 1213, 1237, 1170, 1163, தொ., 177. [Comp. 1168, 1181, 1182, 1189. எனது, வழி. அவர்வயின் விதம்பல் 'mutual 346. (7) என்கண், 1174. longing,' Ch. cxxv11. PLUR —(1) штю, 61, 300, 790, 844, 1111, 1123, 1140, 1150, வான் [S.], 'a boon; bliss,' 1171, 1204, 1245, 1278, 1265, [Comp. வரம்.] 1312, 1329. நாம், 1195. (2) எம் வரிசை 'order of merit' [தகுதி], மை, 1205, 1217, 1318. (3) . . . . 528. [Comp. aufl.] (4) தமக்கு, 1195, 1231. எமக்கு, வருக்து (§ 62), 'suffer, take 790, 1142, 1176, 1291. (5) நம்மி pains.' [Comp. பருவரல்.] வருந் திஞர் 'those who suffer,' 1131. னம், 1277. (6) தம், 1220, 1258. எம், 1278, 1180, 1126, 1185, 1204, 1205, 1222. (7) எம்மிடை, 1122. வருந்தா, 468. வருத்தம் 'trouble, pains,' 468, 619.

ഖ

வகு (§ 64). [Comp. பகு.] வகுத் தல், 385. வகுத்தான், 377. வ குத்த, 377. வக்க 'manner,' 33, 377, 465, 514, 953. தெரிந்து செயல்வகை, Ch. xLvII. 🏻 விண செயல்வகை, Ch. LXVIII. குடி செயல்வகை, Ch. ciri. பொருள் செயல்வகை, Ch. LXXVI. a சைபறி, 713, 721, 878. வகைதெ ரி, 27. வகைமாண்ட 'possessed of all manner of excellence,' 897. 

வகை, 709. வசை 'disgrace, reproach, blame,' 238-40. [Opp. to இசை.] வஞ்சம் [S.]'deceit.' வஞ்சர், 824. உஞ்சமனத்தான், 271. வஞ்சி (§ 64), 'deceive.' வஞ் சித்த, 276. வஞ்சிப்பத, 366. வடு. 1. 'Sear, ulcer,' 129. 2. 'Fault,' 502, 549, 689, 1079. வணங்கு (§ 62), 'reverence, bow, bend. [உளே.] உணங்கிய், 419. வணங்கா, 9. வணக்கம் 'reverence, bending,' 827. வரை. 1. 'Limit,' 480. இது வரை 'the time to destroy,' 488. ഉണമതാധ 'the measure of one's means,' 480. பிறன்வரையாள் 'she who is within the limits,

possession of an other,' 150;
'quae est intra limites' (B.).
நிலமரை 'to the ends of the earth,' 234. 2. (§ 57) 'Take, accept as one's limit.' அறன்வ ரையான் 'who takes not virtue as his limit, measure of conduct,' 150. அரைத்து'it has as its limit, measure,' 105. அரையும் 'as far as,' 748. இரைவு 'limit of decorum, modestia, 919. வரைவின்டகளிர், Ch. xcii., 'women who are immodest.' വര. മത് 'strong, hard cruel;

prompt,' 273, 496, 721, 737. [Comp. പര, ഒപക, S.] മ**ത** சொல் 'harsh words,' 99. உன் பால 'rocky, sterile soil,' 78. வன்கண் 'a hard eye; pitilessness or cool determination,' 228, 276, 632, 689, 726, 762, 764 775, 1027, 1156, 1198, 1222. മ റി 'strength,' 273, 380, 471, 473, 1131. മത്ധമിക്ക്, Ch. XLVIII. அறன்வைலியுறுத்தல் Ch. iv. வன்மை 'strength, LEXICON AND CONCORDANCE. [71] 153, 444, 682, 1063, சொல்வனமை, Ch. LXV. 1151.

```
523. [alar.] Gamamar the compass of a tank.
  பாடு 'strength.' (See படு.)
                                    வளி 'wind' [காற்று], 245, 1108,
  வன்பட்டது 'what possesses
                                      1239; வாதம் in med., 941.
  strength,' 1063. வலியரர் 'those
                                    വീണ 'a bangle, bracelet,' 1157,
  who are strong,' 250, 861.
                                      1277. [മാ?ar 'encircle.']
  [Opp. மெலியார்.] வல்லறிதல்
                                    வள், வண் 'strong, prosperous,'
  'prompt discernment,' 582.
                                      239. வள்ளியம் we are prospe-
  [Comp. a න් කී.]
                                      rous,' 598. [Comp. பெரிய.]
    Conj. app. (Intro. p. xxiii.),
                                      வளம் 'produce, income, plenty,
  മല്യ 'thou art able,' 1118.
                                      prosperity,' 14, 480, 512, 736,
  മാഖ്ഖ(ா)ன், 387, 446, 647 (pl.),
  683, 578, 648, 717, 795, 808,
                                      739. வளத்தன 'yielding
                                      plenty,' 739. வளத்தக்காள்
  855, 999. வல்லது, 385, 585,
  633, 634, 713, 845, 1321, Nal.
                                      'she who expends according to
                                      her husband's means,' 51.
  101. മുത്തു, 587, 1079. മുഖ്യ
(adv.), 'swiftly,' 480. [Comp.
                                    യാണ്ണി 'a creeper, a species of
  ചര് in 1151, 582.]
                                      convolvulus,' 1304.
വരം 'net,' 348. [? പ്ണോ.]
                                    வஅப 'dry.' [வல்.] வறுடை
                                      'poverty,' 408, 769, 934. வறங்
கார் 'grow dry.' [வறா+அம்;
see கார்.] வறியார் 'poor
வழ-ங்கு (§ 62), 'be current, be
  in use, pass round, give.' [Comp.
  பழ, வழி, ஒழுங்கு.] வழங்கி,
                                      people,' 221. [Comp. பெரியார்.]
  11. வழங்கும், 245, 477. வழங்
                                      வறிஞர், Nâl. ī.
  காது, 19. வழங்குவது, 99, 955.
                                        வற (§ 66), 'grow dry.' வறக்
 வழக்கு 'method; cause,' 73, 75,
                                      குடேல், 18. வற்றல் 'dryness,'
  795, 991, 992.
                                      78.
வழி. 1. 'A way,' 38, 766, 1170.
                                    வா (§ 70), 'come, result.'
  பெண்வழிச்சேறல், Ch. xcı.
                                        I. (வரு, வந்த்.) வருக 'may
  2. 'After, the sequel,' 865, 508,
                                      he come! 1266. (வி. தொ.) வரு,
  461. 3. 'Posterity,' 44.
                                      83, 86, 737, 1269. வருப 'things
  4. With verb. root or adj. part.
                                      which come,' 961. வரல், 1205,
  =' when,' 770, 846, 1224, 1299,
                                      1263. வருதல், 11, 642. வரு
  1300, 1308. வழியுரை 'deliver
                                      வது, 39, 429, 1048, 1202. வரும்,
  a message, 688. வழியத 'what
                                      63, 220, 264, 303, 319, 362-68,
  is in the way of,' 80. வழ்வந்த
                                      455, 529, 621, 1042, 1223, 1224.
  'old, veteran, hereditary,' 764,
                                      வருங்கால் 'when it comes,' 733,
  807, 809.
                                      830, 859. வருமுன்னர் 'before
வழுக்கு (§ 62), 'slip.' வழுக்கி
                                      it comes,' 435.   வருபவன், 774.
  யும் 'though they slip,' 139, 165.
                                      வரின் மிம மாற ரமா ராக
```

```
வழுக்காடை 'not failing' (=
                               1267, 1282. வரினும், 433, 625,
 வழுக்காமல்), 536. _ வழுக்கு ' உ
                               669, 765.
 slip, failure,' 776. [Comp. பழு,
                                 II. வந்து, 1058. வந்தான்,
 பழி.]
                               530. au 5 5, 609, 754, 767, 968;
வழுத்து (§ 62), 'salute, bless.'
[Comp. வாழ்.] வழுத்திஞர்,
                               with வெரு, இளி, அறி, உழி
seems=nearly to உள்ள or term.
                               '-tive,' &c., 563, 569, 654, 764,
 1317.
                               807, 809, 1044, 1066.
வளரு (§ 57) 'grow.' வளர்வது
                                 III. шттт, 335, 356, 755,
 'what is growing,' 718.
 'so as to increase,' 1223.
                                 IV. ara 'a coming,' 1043,
வளா for வளவு 'a circuit, bank,'
                               1151, 1165, 1264.
      \lceil 72 \rceil
                                   THE KURRAL.
வாடு 'wither.' வாடு (வி. தொ.),
   1237. வாடிய, 1234, 1235. வா
   டினும், I322.
வாட்டு 'draughts: game,' 401.
வாணிகம் [S.], 'merchandise,'
   120.
வாதம் [S.], 'word,' 685.
வாய (§ 64, 57), 'succeed, be fit-
   ting: exist.'
```

. I. வாயின் 'if it be obtained,' 536. *வாய்ந்த* 'suitable,' 737. வாய்ப்ப 'things which are fitting,' 948. வாய்ப்பன், 865. II. 'Place,' 33, 624, 673, 789, 948, 1001, 1117; 'mouth,' 91, 139, 159, 415, 420, 423, 424, 689, 721, 959, 1100. வாயினர், 419. III. வாயில் (=வாசல்) 'gate, way,' 6. வாய்மை 'truth,' Ch. xxx., 291, 292, 295, 298, 300, 364, 688, 952, 953, 983. வாரு (§ 62), 'pour.' வாரும், 1232. வாரி [S.], 'income,' 512; 'water,' வால், வான் 'pure, white,' 2, 714, 1121. [Comp. @മണ്.]

வாழ் (§ 57), prosper, live prosperously.' Comp. வழ.] I. வாழ் (வி. தொ.), 38, 326. வாழ்தல், 183, 231, 967, 1062, 1124, 1158. வாழி 'hail! salve!' 1111, 1118, 1210, 1221, 1222, 1242. வாழிய, 1200. வாழ்கு, 1312. வாழுர், 58, 392, 542, 557. வாழுநம், 1193. வாழ் வான, 41, 42, 147, 214, 1025. வாழ்வார், 3, 6, 240, 276, 528, 1033, 1160, 1192, 1198. வாழ் பவன், 47, 50. வழ்வது, 81, 337. வாழ்வாங்கு, 50. வாழ்தம் 'we have lived; viximus!' 956, 971. வாழாதான், 479. வாழா, 969. வாழாதவர், 240, 237. வாழாத, 970. வாழினும், 420, 906. II. வாழ்க்கை 'prosperity, happiness, happy life,' 44-49, 51, £2. 78. 82. 330. 435, 479, 523,

856,890, 897, 968. இல்வாழ்க் கை, Ch. v., 46, 47. வாழ்க்கைத் தூண் நலம், Ch. vr. III. வாழ்த்து 'praise,' Ch. r.

கடவுள்வாழ்த்தை. வாள் 'sword,' 334, 726,727, 882; 'brightness,' 1261 [ஒளி]. வா வாண்டை 'swordsmanship,' 614. வான், வானம், forms of the same word; the change is

கடைக்குறை, III. Gr. 41. [Comp. S. varuna.]

I. வானம். 1. மழை 'rain,' 19. 2. மேகம் 'cloud,' 559. 3. ஆகாசம் 'sky,' 18, 1192. 4. வீட்டுவகம் 'the heavenly

4. வீட்டுவகம் 'the heavenly world,' 353. வானத்தவர் (§ 184), 'the inhabitants of heaven,' 86.

II. வான். 1. மழை 'rain,' 11,20. 2. ஆகாசம்,542. வான் சிறப்பு 'the excellence of rain,' Ch. 11. வானேர் (§ 184), 'the heavenly ones,' 18, 346. வான கம் [opp. வையகம்], 'the heavenly place, coelum,' 101. ал னுறையுந்தெய்வம் [opp. வை யம்], 'the divinity that dwells in heaven,' 50. வான்பொருள் 'great wealth, heaped up to heaven,' 897. வானுயர் கோற் றம் 'a form that is high as heaven,' 272. Syn. விண், விசும்பு, புயல், எழிலி.] III. See வால்.

விக்குள் 'hiccough,' 335. விசும்பு. [Comp. S. *vṛish.*] **1.** 'Cloud,' 16. [மேகம்.] **2.** 'Firmament,' 25, 957. [ஆகாயம்.] விடு (§ 68, 254), 'leave; emit; put.' It is often redundant. I. விடு (imp.), 1247; (வி.தொ), 689. விடுக, 928. விட, 1118. ചില്, 113, 158, 203, 314, 343, 350, 697, 517, 818, 830, 831, 876, 979, 912, 961, 1245, 450, 755, 797, 1302, 1203. விடுகல், 1038. விடும், 28, 121, 128, 138, 167, 168, 267, 451, 476, 498, 535, 592, 608, 616, 980, 1039, 1068, 1253. விடுவார், 799, 1310. விடின்= [73] LEXICON AND CONCORDANCE.

```
விடி
  'if,' 17, 238, 280, 1159.
  னம், 876.
    II. விடா, 347, 422, 1324.
  விடாது, 1210.
                   விடார், 809.
  விடாதவர், 347-
    III. விட்ட, 695. விட்டேம்,
  1036.
    ĬV. జిత్ (=జిత్వణు), 'relin-
                                      (B.).
  quishment,' 791.
விண், a variation of வான், 'cloud,'
13.
விதிரு (§ 64), 'sprinkle.'
  நார், 1077.
பிதைம்பு, பிதைப்பு (§ 62), 'de-
  sire.' [விரும்பு] அவர்வயின்
  விதும்பல், Ch. cxxvII. புணர்ச்
  சிவிதும்டல், Ch. cxxix. கண்
  விதுப்பழிதல், Ch. exviii.
                               ചി
  தப்பு ' desire,' 1290.
வித்தகர் [S.], 'learned men,' 235.
வித்து [S.], 'seed,' 24, 85, 138,
  361. [விதை.]
விய (§ 66), 'admire, praise.'
  விய-வற்க, 439. விய-ந்த, 978.
  விய-ந்தான், 474. விய-ன் 'wide,'
  13, 19, 716, 1016.
கியர்ப்ப (§ 64), 'perspire,' 1328.
  (See Carr.)
விசல் 'finger,' 1261, Nâl. 123.
விரி (§ 57, 64), 'expand.'
                           ം മി.
  தொ, 13. விரி-த்து, 650.
விருக்து. 1. 'A feast,' 1211,
                                      ണ-മൂ 'growth,' 284, 738. ചിണ-
  1268. [Com. says it means 'a
                                     யுன் 'produce,' 545, 731. [Comp.
  novelty'; hence = 'hostis.']
  2, 'A guest,' 43, 81-90. விருந்
  தோம்பல் 'hospitality,' Ch. ix.;
  opp. 'விருந்கோராஅல்,' 153.
விருப்பு 'desire,' 522. [விரும்பு.]
                 விரைந்து, 474,
விரை 'hasten,'
  1080, 1218. விரைந்தது, 679.
விலங்கு 'beast,' 410.
ഷ്യ 'price,' 256. [ഷില്, ചിற்.]
வில் 'bow,' 827, 872. [Comp.
                                   வின். [? S. vi+nî.] I. 'Action
```

107 [B. has விழுமம்]. விழுப் புண் 'a deadly wound,' 776 (B. speciale ac notabile vulnus'). 2. 'Affliction ' [தன்பம்]. விழு-மம், 107 (?), 284, 313, 663 (diff. epi. in each). 3, 'Excellence,' ் சிறப்பு 'celsitudo' 162, 363. ് മിശ്ല-ப്பம், 21, 131. விழு-மியார், 201. விழுங்கு (§ 62) 'swallow,' 931. [விழுகியற்று.]

விழை (§ 57), 'desire eagerly.' விழை (வி. தோ.), 804. விழை-விழை-யும், 630, 911, 809. விழை-ப, 692. விழை-യ<sub>.</sub> മ. 1036. മിക്യം-ഖനങ്, 615, 901, 902. விழை-யான், 615, 628, 911, 810. விழை-யாதான், 629. விழை-யாமை, 692. பிற னிஸ்விழையாமை, Ch. xv.

விள-ங்கு (§ 62), 'shine.' [Comp. ஓள்.] வின-ங்கும், 717, 957. வின-க்கு, 299, 1186. வின-க்கம், 601, 753, 853. விளி. 1. (§ 57), 'die, disperse.' விளி-ந்தார் 'the dead,' 143. விளி-யும், 1209. விளி-யா நு, 145. விளி-ந்தற்று 'it is as the dispersing, 332. 2. (§ 64), 'call.' விளித்தற்று 'it is like summoning,' 894. விள (§ 57), 'grow.' [Comp. ഖണ-ഥ.] മി‱-ചத, 732.

பொரு-ள.] விளே-வயின் (வி. சொ.) 'where they grow,' 177. விறெல் 'victory,' 180. ['வெற்றி.'] விற், வில் (§ 70, as கல்), 'sell.' விற்று, 220. விற்றற்கு, 1080. [See ක්නීන.] മിതെ a) (§ 62), 'enquire.' [മിത്ര.] அதர்வினுப் (= வினவி) 'asking the way,' 594.

in general, 279, 367, 439, 483, 519, 631, 612, 697, 758, 901, 1022, 456, 584, 684, 819, 836. 36 again activity, 618, 632, விழி (§ 64), 'see, awake.' விழிப் பது, 339. விழித்த, 775. கும், 1218. விழிக் விழு. 1. (§ 57), 'fall.' 1022. ஆள்வினே யுடைமை, Ch. விழும், ĸ

യത്. വ

THE KURRAI..

LXII. விணேயாண்டை, 904. லன் 'a tyrant,' 563. வெ-ந்-தெரிந்துணேயாடல், Ch. Lii., அப்பு 'hot anger.' வெந்துப் 512-20. விணத்தூய்மை, Ch. பின் வேந்து 'an angry king,' LXVI. விணத்திட்பம், Ch. LXVII. 895. வெ-ய்து 'anything hot; விண் செயல்வகை, Ch. Lxviii., quickly, 569, 1128. @a-wo 651-80. செய்வினே 'action.' 'sunshine.' 455, 953, 677. II. @வ-குளு (§ 62) ' be angry.' II. Deed, with idea of retri-வெகுளும், 870. வெகுளி bution,' 63, 244, 327, Nal. 3, 'wrath,' 29, 35, 309, 864. [=# 101-10. [Comp. பழவின, Nal. னம், கதம்.] வெகுளர்மை Ch. xī.] அறவிண் 'virtuous 'absence of wrath,' Ch. xxxx., action,'പ്രമയിയോ 'other (vicious) 303, 308, 360, 526, 531, 1060. action,' 321, 909. മിയന്ഥതക III. வெ-ரு 'fear.' [Comp. 'nemesis,' 207. 🛮 தல்வின, 335. fear; Lat. ver-eor.] வெருவு (§ 62) 'fear.' வெருஉம்= ള് ചിയു, 201, 209, 210. ട്രീചിയോ யச்சம். Ch. xxi. Hence இருவி வெருவும் (அளபெடை) 'will ஊயம், 5. fear,' 599. வெருவரு (see வா) III. 'Warlike operations,' 471, 'fear.' வெருவந்த 'things that cause fear, tyrannical acts,' 563. 491, 749, 750, 1268. வெருவந்த செய்யாடை, Ch. றிவின் 'the action that gains LVII. வெருவந்த 'dreading,' the victory,' 683. IV. 'Hostility,' 781. മിത 569. யர் 'doers,' 329. ÍV. @a-%g (§ 62), 'desire, covet.' [Comp. விழை, வீழ், விரும்பு.] வெ-ஃகுதல், 174. வீ (§ 57), 'fail.' [விழு.] வீ-வர் 'they will fail,' 289. வீ-யா த வெ-ஃகின், 171, 180. 🛮 வெ-ஃகி, 'unfailing,' 207, 208. യ്-ധா. 172-77. வெ.ஃகா, 179. வெ. 284. ஃகாமை, Ch. xviii. வீங்கு (§ 62), 'swell.' வீங்கிய, V. வெ-று (1) 'detestable.' 1233. வெறிய 'hateful things,' 175. வீழ் (§ 64), 'let down, fasten' (2) (§ 64), 'detest. வெறப்பு (causal of alue = 'fall'); (§ 57), 'detestation,' 696. (3) 'Admifall, love' [poet. for alg and ration.' வெறுத்தக்க 'admir-விழை). "வீழ 'to be loved,' able,' 993. (4) வெறு-க்கை ராரா, ராரது, ராரு4. வீழின் 'if it 'glory,'600 ('sedes,' B.), 761, 971. fall,' 16. வீழ்-வர் 'will love,' VI. Ca (§ 58), 'burn.' Qa-1103, 1191, 1192, 1194, 1198, ந்து, 899. – வே-பாக்கு (§ 97, 1202, 1325. Schoo' will fall,' 1030; 'who love,' 1108, 1123. Note), 'it will burn,' 1128. வெண்மை. See வெள். வீழ்-த்த 'fastened,' 1251. வீழ்-வெல் (§ 70), 'conquer.' ந்த 'fallen,' 955. வீழு நர் I. `வெல் (வி. தொ.), 761. 'lovers; loved one,' 1193. @i-வெவ்-வவ், 647. வெவ்-லும், பவள் 'she whom I love,' 1111. 481. 405. 645. 769. வெல்-வத் Strengt to lost day 28

749, 904 (with எய்). வென்-ரூர், வென்-ற, 174. ருக்கை 'supreme greatness,' 1327. வென்-றது, 931. 789. III. வென்-மி 'victory,' 546, 683. வெ 'hot, swift, severe.' வெம், ĬV. Cano 'a javelin,' வெய், வே. I. வெ-ஞ்-கோல் (=கொடுங் 546, 552, 772, 774, 775, 1113. Θωωππ 'javelin-bearers,' 683. கோல்) 'tyranny.' `வெங்கோ

வீற்றி

748.

II. வென்-ஹ, 931, 1268.

LEXICON AND CONCORDANCE.

யை மு- றாயா கை ப்பய வயுர் நு

வீற 'greatness, majesty,' 665,

 $\lceil 75 \rceil$ 

```
689, 691, 756, 761, 899, 1268.
  ලක්ක (§ 184), 'thou art a dart,'
                                      வேந்து, 550, 551, 561, 681, 735,
  1221.
                                      740, 895.
வெள் 'white.' வெள்ளம் 'a
  stream of water,' 595, 622, 1170.
                                    வேய் 'bambu,' 1113. [மூக்கில்.]
  வெளிறு 'ignorance,' 503.
                                    வேர் (§ 64), 'perspire, be angry '
  வெண்மை 'ignorance.' 844.
                                      [வியர்ப்ப]. (See √வெ.) `வே
  வெளி 'open.' வெளிப்படு
                                      .
நப்பர், வேநார், 487.
  'become manifest,' 1145.
                                    வேஸ். See √வெ.
  ளியார் 'ignorant persons,' 714.
                                    வேனி 'a hedge,' 1016.
வெறி 'fragrance,' 1113.
                                    வேள் [வேண்டு], 'favour, desire.'
வேட்டுவன் 'a hunter,' 274.
                                      வேளாண்டை 'beneficence,' 81,
212,613, 614. வேள்-வி 'bene-
  [? Cau air.]
வேண்-மி [வேள்; comp. பேண்]
                                      ficence,' 87, 88; 'offering': five
  (§ 62), 'want, ask, require.'
                                      are enumerated, (1) study of the
  வேண்டு தல் 'desire,' 4. வேண்
                                      Vêdas, to Bramha; (2) fire-
  டல், 82, 871. வேண்ட,
                                      offerings, to gods; (3) food-
  364. வேண்டற்க 'seek not,'
                                      offerings, to all living creatures;
  177, 931. வேண்டுவான், 281.
                                      (4) water-offerings, to the
 வேண்டுக, 960. வேண்டுப.
                                      Manes; (5) alms, to the needy.
  696. வேண்டுபவர் 'those who
                                      [Comp. S. yaga.] (§ 70), 'sacrifice; desire eagerly.' வேட்டல்
 want,' 173, 320, 562, 580, 602,
962. வேண்டும் 'will require,'
                                      'offering,' 259. "வேட்ப' so as
 21; 'is needed,' 178, 85, 257,
                                      to desire, 643, 646, 696. Cai
  316, 362, 343, 481, 470, 538, 652,
                                      பன 'desirable things,' 697.
 653, 611, 667, 794, 867, 960, 963,
                                      வேட்ட 'when — desired,' 1105.
  1150, 1282, 1060; '(when, as)
                                    வேஅ'other.' [Comp. மற
 you seek, 362, 367. வேண்டி,
263, 265, 777, 804, 1256.
                                      'vary.'] Also, as a noun, = 'kind,'
                                      374, 143, 514, 600, 704, 819, 822,
 வேண்டிய, 265, 343, 651.
வேண்டியவர், 1177. வேண்
                                      926, 1012, 1209. வேற்றுமை,
                                      972.
 டின், 154, 342, 893, 960, 1150,
  1062. வேண்டார், 670. வேண்
                                    வை. 1. 'The earth.' வையம்,
  டாது, 670, 1037. வேண்டா 'it
                                      189, 50, 353. வையத்து 'on
  is not necessary, 37, 211, 280,
                                      earth,' 22, 850. வையகம், 75,
  357, 497, 777, 785, 901, 942,
                                      101, 547; terra. வையக்கு, 701.
  1003. வேண்டாதான், 163, 206,
                                      வையத்தார், 238. 2. (§ 64, 261),
'Place, put, consider,' Nâl. 1.
  584, 922. வேண்டாமை
  'absence of desire,' 4, 180, 362.
                                      வைக்க, 50, 214, 388, 850.
  [வேண்டும் is used impersonally
                                      வைக்கும், 776. வைத்து, 228,
 as in common Tamil. For the
                                      இரு 1960 வைக்கான் 1001
```

found, and simply வேண்டா, not வேண்டாம்.] வேன்கள் 'king' (see √ெவ), 382, 389, 390, 481, 528, 530, 549, 557, 564, 567-69, 582, 665, 'daily,' 83, Nâl. 7, 39.

neg., in 942, வேண்டாவாம் is

U4U, \*\*Uy.

തെഖப்பர், 155.

ייים וושששיים, ביינו

வையார், 155.

.

கிந்தைக் கினிய செவிக்கினிய வாய்க்கினிய வந்த விருவிணக்கு மாமருந்தி முந்திய நன்னெறி நாமறிய நாப்புலமை வன்ஞுவஞர் பன்னிய வின்குறள் வெண்பா. Sweet to the thought, sweet to the ear, sweet to the mouth, Great cure for twofold deeds' disease, is Valluvar's Sweet Kurral-Venpå verse, with tongue right eloquent Set forth, that we the way of good may know.





A. the letter, 3, 184. Action, 186. See Deed. Adultery, 21. Aeschylus, 187. Agastya, 302. Agriculture, 140, 191. Ahankâra, 245.

Ahimsâ, 241. Aid of great men, 64.

Akbar, 256.

Alliances, 290.

Ambassadors, 280.

Angam, 282.

Anger, 41. Appellatives, xxiii. Apramâda, 265. Arhata, 277. Ariel, M., i., xiii. Aristotle, xii., 213, 217, 237. Army, 288. Arugan, 184, 186. [S. Arhat.] See Arhata. Ascetics, 5, 6, 34, 192, &c. Attributes, 188. Augustine, S., xv. Avvaiyâr, 251, 253, 307. Ayirâni, 206. Babington, B. G., Pref. v. Backbiting, 26. Bahu-vrîhi, 290. Barth, Dr., i., 201, 219, 243. Baseness, 145.

Benefits, 16. Benevolence, 34. Benignity, 81.

Becoming conduct, 30.

Beschi, Pref. iv. &c.; Intro. vi.

Bhagavân, 183. Bhagavat Gîtâ, 183, 189, 196, 197, 219. 220. 242, 245, 247. See Gîtâ. Bhartrihari, 322. Bonds, Ch. xxxv. Böhtlingk, Pref. iv. Brotherton, T., Pref. v. Browning, R., 198. Cakuntala, 322, 323. Çarvanaperumâlaiyar, v. Cato Dionysius, 294. Catullus, 326. Censoriousness, 26. Children,  $11 \lceil v.60-70 \rceil$ . Çîvaga-Çintâmani, iv. Clemency, 269. Complainings, 160. Compounds, xviii.

Confidence, 72. Conington, Prof., 185. Consideration, 67. Council, 283. Courtesy, 135. Courtiership, 281. Covetousness, 25. Cowards, v. 534. Cowell, Prof., 277. Dante, 187. Declension, xix. Decorum, 20. Deeds, 186, 248. Deliberation, 67. Demon, 268. Detectives, 82. Dhamma-pada, 241, 265. Diet, 128.

Domestic life, 9.

Dowson's Class. Diet. of Hindu
Myth., 278.

Draughts (game), v. 401.

Dravidian, xv.

Dread of evil deeds, 29.

Dread of evil deeds, 29. Drew, W. H., Pref. v.; v., xii. Drunkenness, 125, 305.

Duty, v. 211.

Effort, 86. Êlêla-çingan, ii.

Ellipsis, xvii. Ellis, F. W., Pref. v.; Intro. v.

Energy, 83. Enlargements of sub. or obj., xviii.

Enmity, 241.
—— within, 120.

Enthusiasm, 289. Envoys, 95, 280, &c.

Envy, 24. Evil, fear of, 29. —— not doing, 42.

—— not doing, 42 Eyes, v. 573, &c.

Familiarity, 110, 293. Famine, 5, 190.

Fate, 52, 248, &c., v. 619.

Faults, 63. Firmness, 278.

Five-fold uprightness, 243. Flesh, 35.

Folly, 114, 296.

Forts, 103, 286. Fortune, goddess of, 86, 278.

Foulkes, T. 192. Fraud, 39.

Friendship, 108, &c., 290.

Greatness, 132.

Guests, 14. Guru Noodle, Pref. v.

Harmony, v. 573. Harshness, 268.

Harshness, 268 Hearing, 61.

Hitôpadêça, 249, 251, 278. Honour, 131, 309.

Hopefulness, 87. Horace, 186, 201.

Hospitality, 14.

Hostility, 117.

Ignorance, 59, 115.

Impartiality, 17. Inconsistency, 37.

Indische Sinnpflanzen, Pref. iii. Indolence, 272.

Indra, v. 25, 206, 302. Injustice, 78, 267.

Instability, 46. Invocation, 183.

Invocation, 183. Irony, 297.

Jains, ii., v. 189, 192, 200, 277. Justice, 77, 266.

Kâman, xiii.

Kâmattu-pâl, xiii. Kamban, 194, 305.

Karma, 243. Keble, 202.

Killing, 44, 242.

Kindred, 74. Kurral, iii. Kurrambar, 285.

Tamia 205

Lamia, 305.

Gaming, 127, 306. Land, 102, 284. Gandharva marriage, 149, 322, Leaders, v. 770. Gîtâ, 272, 274. Learning, 58. Giving, 31. Linch-pin, 278. God, vii., 3, 4, 184, &c. Long-grief and Long-life, 241. Gough, Prof., 277. Lotus, 271. Love, 12, 149, 187. Grammar, xv. Grant, Sir A., xii. Lucretius, 188. Grant-Duff's Hist. of Mahrattas, 286. Madras, 289. Gratitude, 16. Mahamaya, 273. Graul, Dr., Pref. iii.; iv., xiii. Mammata, 245. [79] INDEX. Manly effort, 86, 273. Manu, Pref. iv. 183, 200, 201, 241, 250, 251, 263, 266, 267, 268, 270, 275, 285, 286, 302, 307. Mârka-çakâyan, x. Marriage, 199, 200. Mayilâpûr, i., x. Mean associations, 66. Medicine, 128, 307. Mendicancy, 142, 143, 318-20.

Lamp, v. 299.

Metonomy, xviii. Metre, xxv. Military spirit, 107, 289. Ministers of State, 89, 275. Pincott, F., Pref. vi Place, 71. Pleasant words, 15. Polygamy, 303. Pope's Indian History, 290, 296. Poverty, 141, 317. Power, 68. Praise of God, 3, 4. Predicates, xix. Profitless words, 27. Propertius, 328. Punarbhava, 243. Purity, 91. Puttamittiranâr, xvi. Misfortune, goddess of, 278. Monier-Williams, Sir M., 322, 774. Pythagoras, 185.

Moore, T., 187. Rain, 4, 5, 189. Mozley, 239. Müller, Prof. F. Max, 241, 265. Murder, 44. Râmânuja Kavirâyar, v. Râmâyanam, 194, 284, 305. Religious observances, 34-45. Nahusha, 302. Renown, 32. Naishadam, 284. Renunciation, 47. Nâladi, xiii. Resident, 280.
Robinson, Rev. E. J., Pref. iii., Nannûl, 184, 253, 285. Nero, 287. 271. Rost, Dr. R., Pref. vi. Nirvâṇa, 186. 271. Royalty, 57.

242.Selection, 72, 73. Omnipresence, 184. Self-restraint, 19. Orme, 286. Seneca, 274. Ovid, 212. Separation, 159. Sepoys, 289. Shakspere, 191. Palm-wine, 125. Shame, 137. Palmyra horse, 156, 323. Shelley, 293. Pañchadaçaprakaraṇam, 247. Sluggishness, 84. Pañchatantra, 256. Sons, 11. Pantœnus, ii. Spies, 82, 270. Paranar, iii. Spirit (energy), 271. Pariah, i. Stokes, H., 277. Parimêlaragar, vi. Suctonius, 287. Parraya caste, i. Sympathy, 209. Patience, 22. Penance, 36. Perfectness, 133. Tact, 275, 282. Personality, 183. Tâmasa, 272. [80] Tamil. 1., XV.

241,

S. Augustine, xv.

Sânkhya Kârikâ, 272. Sarva-darçana-sangraha, 277.

Sacrifices, 242.

Sâvaka, 254.

Sceptre, 77-79.

Nîti-nerri-vilakkam, 277.

Noscitur à sociis, Ch. xLvI., 453.

Nobility, 130, 308, 310.

Offending the great, 122.

Oldenberg's Buddha, 210,

—— country, 284. Tâmôtaram Pillai, xvi. n. Telugu, Intro. xix., xx., 277. Têmpâvaņi, Pref. v. Tennyson, 188. Tenses, xix., xxi. Terrorism, 79, 268. Theocritus, 322. Time, 69. Tirupati, 209. Tiruvalluvar, i. &c. Tolkâppiyam, 322. Toddy, 125, 305. Touchstone, v. 505. Treachery, 120. Treasure, 287.

Trench, Abp., xv. True, Knowledge of the, 48. Tyranny, 78. Unforgetfulness, 76, 265. Unsluggishness, 84, 272. Vâçûki, x., 205. Valluvar, Intro. i. INDEX. Varuna, 190. Vêdânta, 274. Vêdiyar Orukkam, Pref. v.

Trees, v.v. 576, 600.

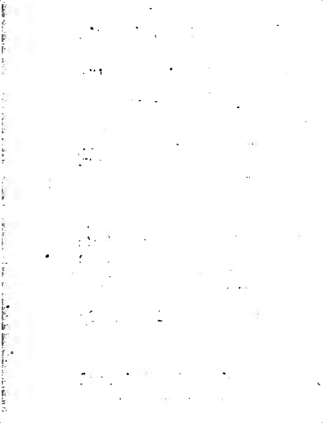
Vemana, 205, 215.

Veracity, 40. Verb in Tamil poetry, xix.-xxiii. Vergil, 185, 289, 316. Vîraçôriyam, xvi. n., xviii. Vinson, M. Jules, Pref. iv. Virtue, Book I. 3. - domestic, 9–33. — ascetic, 34. strength of, 7. Vishnu, Intro. iii., 272. Vishņu-purāņa, 184, 201. Vision, 277. Wanton women, 124. Wealth, 104, 287.

Venpâ, xxv., xxvii.

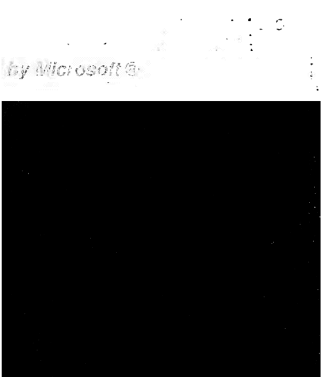
Weber, 322.
Wedded love, 159, 324.
Wife, 10, 123, 303.
Wilson, H. H., 184, 192, 201, 272.
Women, 123.
Words, 15.
Work, 278.
World, harmony with, v. 140.

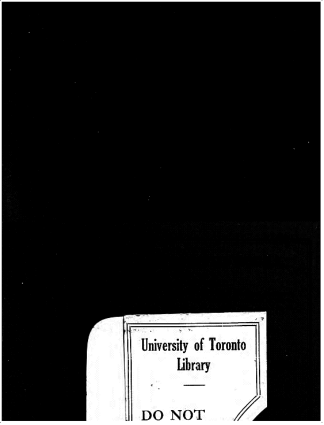
London: Printed by W. H. Allen & Co., 13 Waterloo Place. S.W.













Acme Library Card Pocket Under Pat. "Ref. Index File"

Made by LIBRARY BUREAU

